## 10 miles

# تنهایی پر هیاهو



بهومیل هرابال ترجمهٔ پرویز دوائی

با مقدمهای جدید از مترجم

این نخستین اثری است که از بهومیل هرابال، نویسندهٔ نامدار چک به فارسی منتشر می شود. همین بس که صاحب قلمی چون میلان کوندرا، دیگر نویسندهٔ نامدار چک که به سبب ترجمهٔ آثارش ـ نظیر بار هستی، نظریه رمان، شوخی، و ... ـ در ایران شهرت و محبوبیتی به کمال دارد، هرابال را « به یقین بهترین نویسندهٔ امروز چک » خوانده است، و ادبیات چک را به دو دورهٔ قبل و بعد از هرابال تقسیم می کند.

برای کتاب روشن جای خوشوقتی است که با این کتاب، و با ترجمهای زیبا و رسا که مترجمی در سطح پرویز دوائی مستقیماً از زبان چک کرده است، بهومیل هرابال را به فارسی زبانان معرفی میکند.

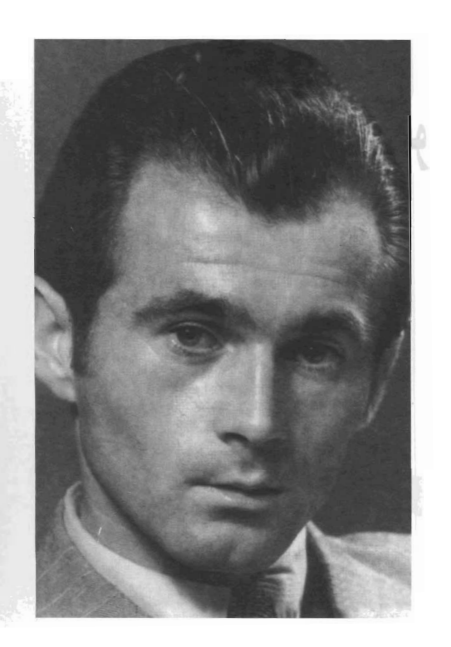




تنهایی پر هیاهو تنهایی پر هیاهو



ک**ناب (وشل)** : علوم اجتماعی و انسانی ، ادبیات و هنره



بهومیل هرابال (۱۹۱۴–۱۹۹۷)

بهوميل هرابال ترجمهٔ پرویز دوائی



چاپ ششم، تهران ۱۳۸۷



نوبسنده:بهوميل هرابال

مترجم: پرویز دوائی



چاپ اول : بهار ۱۳۸۳ ؛ چاپ ششم پائیز ۱۳۸۷ ؛ تیراژ : ۳۰۰۰ نسخه

حروفچيني: گوهر ؛ ليتو گرافي: لاله چاپ : الوان ؛ صحافی : امامی

قیمت : ۱۹۰۰ تومان

حق چاپ و نشر محفوظ است



مدير توليد: هوشآذر آذرنوش



روی جلد: اثری از یوزف بیرا ( J. Jira) نقاش معاصر چک ( ۱۹۲۰ - )



تهران، صندوق پستی ۵۵۹–۱۵۸۵۵

تلفن: ۲۲۹۷۷۹۸۳؛ فاکس: ۲۲۹۷۷۹۸۳

E-mail: ketaberoushan@hotmail.com

هرابال، بوهومیل، ۱۹۱۵ - ۱۹۱۹م . Brabat, Bebunt تنبایی پرهاهو / بیومیل هرابال؛ ترجمه پرویز دوانی— نیران: آبی، مجموعه کتاب روفن، ۱۳۸۷.

PEP/ACION

AY-TITTI

كتابخانصليايران

## دربارة اين كتاب

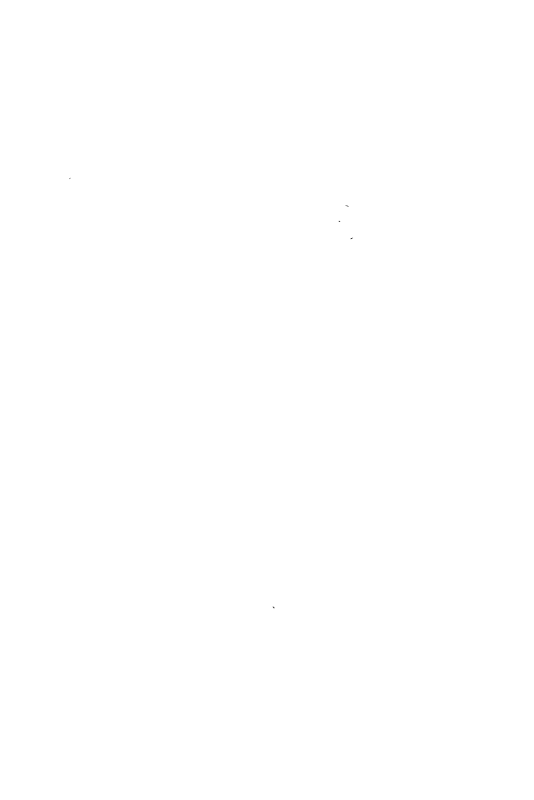
... هرابال به یقین بزرگترین نویسندهای است که امروز در سرزمین چک داریم.

زیر و روکننده! اثری فوقالعاده و نویسندهای خیره کننده. گاردین

پدرسالار بزرگان ادبیات قرن بیستم چک.

لوسآنجلس تايمز

... این اثر هرابال تاریخچهٔ غیررسمی روحیهٔ تسلطناپذیر ملت چک و، از آن بالاتر، تاریخچهٔ روحیات انسان در هر کجاست.



#### دربارهٔ نویسنده

... در معرفی نویسنده ای برای خواننده های زبانی خاصِ ناآشنا ، باید چند کلمه ای هم که شده به رسم مقدمه چیزی گفت، راجع به زندگی و راه و رسم و سبک و سلیقه و جهانبینی نویسنده و قدر و اثرش در جامعه ای که از آن برخاسته است. این تلاش با توجه به مقام و شخصیت اسطوره و ایر بهومیل هرابال در سرزمین چک، از آغاز ناکام می نماید؛ چون بریزی بحر را در کوزه ای؟

میلان کوندرا، هرابال را «[به یقین] بهترین نویسندهٔ امروز چک» میخواند، و یوزف اشکوورتسکی نویسندهٔ دیگر معاصر چک وجود و حضور هرابال را در ادبیات معاصر چک، انقلاب وصف میکند. دیگران آثار هرابال را «... نوعی تاریخچهٔ غیررسمی روان تسخیرناپذیر

هفت

۱. یا شاید ناشناس، چون در این لحظه بر این بندهٔ مترجم پیدا نیست که قبلاً از هرابال چیزی
به فارسی برگردانده شده یا خیر، و اگر چنین است بنده آن را نمی شناسد.

<sup>2.</sup> Bohumil Hrabal

ملت چک، و از آن بالاتر، روان آدمیان در هر کجای جهان»، و این نویسنده را «پدرسالار سروران ادبیات معاصر چک» قلمداد کردهاند. توجیه اینهمه مستلزم مرور آثار هرابال و نقد و تحلیلهای مفصل و متعددی است که از آثار او به عمل آمده.

بهومیل هرابال به سال ۱۹۱۴ در شهرک ژیدنتسه ' از نواحی برنو ' در قسمت موراویای سرزمین چک امروز (و تا سال ۱۹۳۸ جزءِ امپراتوری اتریش مجارستان) به دنیا آمد. در سالهای ۱۹۳۵ تا ۱۹۳۹ دانشکدهٔ حقوق راگذراند و در ۱۹۴۸ دکترای حقوق گرفت، ضمن آنکه دورههایی، در سطح دانشگاهی، در فلسفه، ادبیات، و تاریخ هنر را نیز گذراند. با وجود این، هرابال، با این سطح سواد غنی، در شروع جست وجوی شغل از مدرک و سابقه تحصیلی اش استفاده نکرد و به یک سلسله مشاغل، به گفتهٔ خودش، «جنون آمیز» رو آورد: کارگر راه آهن، مسئول خط و راهنمایی قطارها، نمایندهٔ بیمه، دستفروش دوره گرد اسباب بازی، و کارگر ذوب آهن، که بعد از تصادف و تحمل جراحتی شدید در این شغل، به کار در کارگاه جمع آوری و بسته بندی کاغذهای باطله پرداخت که موضوع کتاب حاضر است، و بسته بندی کاغذهای باطله پرداخت که موضوع کتاب حاضر است، و بهانه ای است برای مطرح ساختن نقش فرهنگ در زندگی مردم چک حتی در بظاهر نازلترین سطوح جامعه، و بخصوص نقش کتاب به عنوان یک واحد جاندار در راین فرهنگ بسیار ریشه دار و عمیق.

هرابال به این ترتیب ترکیبی غریب از کارگر ـ روشنفکر بود که در جامعهٔ آن زمان چک پدیدهای استثنایی محسوب نمی شد (چنان که در همین کتاب حاضر در زیرزمین «فرشته های ساقط» با چند نمونه از آنها برخورد می کنیم). خیلی از روشنفکران و اندیشه مندان، استادان دانشگاه،

هشت

<sup>1.</sup> Židnice 2. Brno

و فلاسفه، و هنرمندان، در زمینه های متفاوت، به اجبار یا اختیار، مشاغلی چون کارگری ساختمان، شیشه شویی، سوخت اندازی، رانندگی تاکسی، و غیره را در پیش میگرفتند، که با اندیشه معارضه نداشت.

آشنایی دست اول هرابال با این مشاغل و شغلهای متعدد دیگر و آمیختن با انواع و اقسام افراد مختلف در سطوح مختلف زندگی، موضوع آثار متعدد او قرار گرفته، و به این آثار غنای زندگی و باورپذیری بخشیده است. منتها رفتار وگفتار آزادمنشانه و غیرآمالی کارگرهای آثـار او، در جامعهٔ برولتاریا که تصویر قراردادی خاصی از کارگرجماعت را منظور داشت و ارائه می داد، نمی توانست مقبولیت رسمی داشته باشد. هرابال هرچند از دههٔ ۱۹۳۰ نوشتن قصه و شعر را آغاز کرده بود، واقعبینتر از آن بودکه در فضای بسیار بستهٔ دههٔ ۱۹۵۰ سر زمیناش آثار خود را برای جاپ و نشر عرضه کند (آثاری که باید البته از تصویب مقامات میگذشت). اولین بار دو قصه از او در یک بروشور وابسته به کلوب علاقهمندان کتاب چاب شد، که چون تیراژ محدودی داشت زیاد رویش سختگیری نمی شد. در سال ۱۹۵۹ فضایی سیاسی که سرزمین چک داشت قدری ـ ظاهراً ـ بازتر می شد، مجمرعه قصهای از هرابال به اسم چکاوکهای پای بسته جاپ شد که ظهورش متقارن شد با جاپ کتاب بزدلها از اشکوورتسکی که خشم مقامات را برانگیخت و توقیف بزدلها موجی از سختگیریهای جدید به راه انداخت که دامنگیر چکاوکهای پای بسته نیز شد و این کتاب را توقیف و جمع آوری کردند (و اندوه مرگ چنین کتابی را ـ چون عزای مرگ یک انسان ـهرابال چه زیبا و چه ساده در کتاب حاضر بازگو میکند).

هرابال که همهٔ عمر نویسنده ای پُرکار و توقفناپذیر بود، هر چند که مینوشت و بسیار مینوشت، نویسندهٔ به اصطلاح «برای کشوی میز»

(سر طاقچه) بود، که در واقع در مورد هرابال توصیف دقیقی نیست، چون که آثار او در نسخههای متعددی به صورت دستی (سامیزدات ای تکثیر و بین دوستان و دوستدارانش توزیع می شد و هرابال در پشت پرده نویسندهای بود شناخته شده و ارجمند، هر چند نه در حد بسیار وسیع.

در سال ۱۹۶۳ عاقبت اثری از هرابال اجازهٔ چاپ پیدا کرد و انتشار مجموعهٔ مرواریدهای اعماقاش که به فاصلهٔ یکی دو ساعت به فروش رفت و نایاب شد، در ادبیات معاصر چک واقعاً حادثهای قلمداد گردید. این کتاب و چند اثر بعدی (تا سال ۱۹۶۹ که هرابال باز ممنوعالقلم شد) او را بسرعت برق به مقام شهرت و محبوبیتی رساند که پیش از آن هرگز هیچ نویسندهٔ چک به آن دست نیافته بود، و پس از آن نیز تاکنون دست نیافته است. شهرت هرابال با فیلمی که یرژی منزل از کتاب قطارهای بشدت مراقبت شده ی او ساخت (که اسکار بهترین فیلم خارجی سال ۱۹۶۷ را به حست آورد) به خارج از مرزهای چک تراوید.

در سال ۱۹۶۹ هجوم قوای پیمان ورشو به خاک جکسلواکی و آغاز بگیر و ببندهای دورهٔ معروف به «عادیسازی» به عمر کوتاه فضای باز، مشهور به بهار پراگ، خاتمه داد و هرابال همراه با عدهٔ زیادی از نویسنده های دیگر ممنوع القلم شد. در این دوره تا سال ۱۹۷۵، که دوباره کارهایش اجازه چاپ پیدا کرد، هرابال بعضی از بهترین آثار خودش نظیر من پیشخدمت شاه انگلیس بودم، کوتاه کردن مو، وحشی نجیب، شهرکی که زمان در آن متوقف شد، و تنهایی پرهیاهو را نوشت.

در این خلال، همهٔ آثار ممنوع شدهٔ او نه فقط به شکل سامیزدات در

۱. Samizdat، یک واژهٔ روسی و رایج در جهان، که نقش آن در فرهنگ بمضی از جوامع،
بحث مفصل جداگانه ای را می طلبد.

داخل مملکت دست به دست میگشت بلکه در خارج نیز، بخصوص در سازمان انتشاراتی ۶۸، در کانادا، چاپ و توزیع و به زبانهای مختلف ترجمه می شد. (در مقدمهٔ کتابهای چاپ خارج قید می کردند که کتاب بدون اجازهٔ نویسنده چاپ شده، که در مملکت باعث دردسر نویسنده نشود!) در سال ۱۹۷۵ به آثار هرابال باز اجازهٔ چاپ و انتشار دادند، گویا بالأخره به اين نتيجه رسيدند كه آثار او ـ هر چند ناگزير آينهٔ جـامعه و اوضاع روز بود \_بلندتر و بالاتر از تاریخ روز و سیستم و ایدئولوژیها می ایستد؛ هرابال برخلاف بسیاری از نویسندگان همدورهاش، و از همه بالاتر میلان کوندرا، سیاسی نویس به مفهوم رایج آن نبود. از زندگی روانی چک، زندگی زیر زندگی زیر سیستم می نوشت. به علاوه در این زمان او به چنان موقعیت و شهرتی افسانهای رسیده بود و ستارهاش چنان درخششی داشت که سعی در پوشاندن و پسزدن او و آثارش مهمل می نمود. از همهٔ اینها گذشته، محبوبیت و فروش جهانی فیلمهای چک، وابسته به جنبش معروف «موج دوم»، برای مملکت چک اعتبار و از آن مهمتر ارز خارجی مي آورد كه بسيار مورد نياز بود، و فيلم قطارها ... ساخته شده از رمان هرابال یکی از موفقترین این فیلمها بود.

از این سال، ۱۹۷۵، به بعد بود که هرابال بازگاهگاهی آثارش (البته نه همه) اجازهٔ چاپ پیدا می کرد. منظرهٔ غریب، زیبا، و شوق انگیزی بود دیدار صفهای چند صدمتری که گاهی، یکی دو بار در سال، روز پنج شنبه، از صبح خیلی زود تقریباً از ساعت پنج و شش، جلو کتابفروشیهای شهر، که ساعت ۹ صبح باز می کردند، تشکیل می شد. (خبر انتشار کتابهای جدید یک روز قبل در نشریهٔ خاصی به علاقه مندان رسیده بود.) در این جور مواقع، براحتی می شد دریافت که باز کتاب جدیدی از هرابال به بازار عرضه شده است.

همهٔ یک صد تا یک صد و پنجاه هزار نسخهٔ چاپ شدهٔ یک کتاب از او ـ هر کتابی که بود ـ ظرف چند ساعت ناپدید و نایاب می شد.

هرابال شخصاً میگفت که آثارش را در واقع ابداع نمیکند و کارش صرفاً جمع آوری دیده ها، یادها، و تجربه هایش از آدمها و اتفاقهای جالب (غریب) و ساختن «کولاژ» است از آنها. اما، «زنده» بودن این افراد و اصلاً ابداع بعضی از فراموش نشدنی ترین شخصیتهای ادبیات امروز، البته کاری است فراتر از یک کولاژ. هنر هرابال یا مشخصهٔ بارز کارش: آمیختن ظریف و با مهارت و بدون درز و مرز ادبیات و دانش کلاسیک با فراواقعیات (سوررثال)، طنزی خاکی و لوده وار (و گاهی سیاه) با عصیقترین اندوههای فلسفی، زندگی روزمره با یک جور پوچی اگزیستانسیالیستی، ملاحظات پرغنای شاعرانهٔ نادر و ظریف با زُمُخت ترین احوال آدمهای جوامع روزمره، حرفهای میخانهای با بحثهای بسیار اسطح بالای روشنفکرانه، و در نهایت یک گواهی نافذ و پایدار بر تاریخ معنوی معاصرش با لبخندی دیرباور و دوستدار، با نومیدی و شک ناشی از دانستن ... این همه در نوشتههای او جریان زلال و طبیعی و سرشار از زندگی شادخوارانهای دارد که گاهی ـ به قولی ـ واقعاً به سرشار از زندگی شادخوارانهای دارد که گاهی ـ به قولی ـ واقعاً به شعجزهٔ کلام» نزدیک می شود.

بهومیل هرابال در ماه فوریه ۱۹۹۷، هنگامی که در بیمارستان بستری بود، از پنجرهٔ طبقهٔ پنجم به زیر افتاد، یا به زیر پرید. هنوز کسی درست نمی داند. گفته بود که می رود به کبوترها دانه بدهد.

به قول یان لوگنش، منتقد ادبی چک، «با مرگ هرابال دوران یک نسل بزرگ ادبی قرن حاضر چک، به نحوی بیبازگشت به پایان میرسد.» ادبیات چک به دو دوران قبل و بعد از هرابال تقسیم می شود.

دوازده

میلان کوندرا چند سالی پیش از مرگ هرابال نوشت:

... [هرابال] به یقین بهترین نویسندهای است که امروز داریم. سرشار از توان و استعداد، نمودار بارز سرشادی روحی چک، یکی از اصیلترین مظاهر مجسم روح پراگ، ترکیبی باور نکردنی از طنز خاکی با زبانی مرصع و فاخر ... در مورد هرابال آنچه منحصر به فرد است ظرفیت شادی خواری اوست ....

هرابال همانطوری که گفته شد، از معدود نویسنده هایی است ـ در هر کجای دنیا ـ که در زمان حیاتش به یک «بنیاد»، یک افسانه و بت امبدل شد. از سرزمین چک نویسنده های معروف دیگری نیز در سطح جهانی برخاسته اند: کافکا (که در واقع چک به معنی واقعی نبود)، کوندرا، کارل چاپک، یاروسلاو هاشک، اشکوورتسکی، لودویک واتسولیک، آرنوشت لوستیک، لادیسلاو فوکس، ایوان کلیما، ولادیسلاو وانچورا، یاروسلاو سایفرت (شاعر و نویسنده و برندهٔ جایزهٔ نوبل)، ولی در خود سرزمین چک هیچ نویسنده و شاعری اینجور با زندگی و حرفها و عشق مردم این مملکت در سطوح مختلف عجین نیست و دست بر نبض هستی مردمش ندارد که هرابال. عنوان «چک ترین نویسندهٔ چک» خلاصه کننده ترین این خاصیت است. هرابال چند باری نامش در فهرست نامزدهای دریافت نوبل راه یافت ... کتاب حاضر، تهایی پرهیاهو، در نظرخواهی از ناقدان ادبی نوبل راه یافت ... کتاب حاضر، تهایی پرهیاهو، در نظرخواهی از ناقدان ادبی و استادهای دانشگاه و نویسندگان، در شروع قرن حاضر، به عنوان دومین اثر متمایز ادبیات نیمهٔ دوم قرن بیستم سرزمین چک، بعد از شووبک، سرباز

سيزده

<sup>1.</sup> Cultifigure

خوب از یاروسلاو هاشک برگزیده شد.

هرابال بسیار نوشته است و مجموعه آثارش که این اواخر در یک سری جدید به چاپ رسید، به ۱۹ جلد (از رمان و مجموعه داستان، روایت، گزارش، و شعر) بالغ می شود. بعضی از معروفترین آثارش عبارتند از: مرواریدهای اعماق، کلاس رقص اکابر، قطارهای بشدت مراقبت شده، آگهی واگذاری خانه ای که دیگر در آن نمی خواهم زندگی کنم، اخبار قتلها و افسانه ها، تکلیف خانگی، قضایا و گفت و گوها، جوانه، کوتاه کردن مو، من پیشخدمت شاه انگلیس بودم، شهرکی که در آن وزمان و از حرکت ایستاد، وحشی نجیب، تنهایی پر هیاهو (نوشته شده به سالهای ۱۹۷۴ تا ۱۹۷۶ \_پخش به صورت سامیزدات در ۱۹۷۷ \_چاپ در خارج به سال ۱۹۷۰ \_اولین چاپ در چک در سال ۱۹۸۹ \_اولین جاپ در خارج به سال ۱۹۸۰ \_اولین چاپ در چک در سال ۱۹۸۹)، جشن گلهای برفی، اندوه زیبا، میلیونهای هاولکین، زندگی بدون اسعوکینگ، عروسی در خانه، زندگی نو، زمینهای خالی (که هر سه از زبان همسر نویسنده نوشته شده)، گرهٔ دستمال، طوفان ماه نوامبر، نهرهای زیرزمینی، قصهٔ شانه برای کاسبوس ...

آثار هرابال به همهٔ زبانهای اروپایی ترجمه شده. در اسپانیا، ایتالیا، فرانسه، مجارستان، و لهستان از نویسندههای بسیار محبوب است که آثارش در شمارگانی حتی بیشتر از سرزمین چک چاپ شده است.

از نوشتههای هرابال، بجز قطارهای بشدت مراقبت شده، مرواریدهای اعماق، وحشی نجیب، کوتاه کردن مو، چکاوکهای پای بسته، جشن گلهای برفی و نیز تنهایی پرهیاهو به فیلم برگردانده شده است.

به عنوان مترجم مایلم با شادمانی و (اگر اجازه داشته باشم) با افتخار از فرصت شناساندن این نویسندهٔ بزرگ به خوانندهٔ ایرانی، ترجمهٔ این اثر را

چهارده

نشانهٔ کوچکی از دین بزرگی محسوب بدارم که نسبت به سرزمین بسیار بافرهنگ چک و مردمان آن احساس می کنم، با سپاس از همسرم که رشتهٔ پیوند من با زبان و فرهنگ چک بوده و این ترجمه از کمک و راهنماییهای او بسیار بهره برده است. همچنین از ناشر این کتاب و از آقای هوشنگ گلمکانی هم سپاسگزاری می کنم.

## مقدمهٔ مترجم بر چاپ ششم

بسیار دشوار است (لااقل برای این بنده) در این فرصت نوشتن مقدمه ای یا شرحی هر چند مختصر (و بخصوص مختصر) بر ششمین چاپ تنهایی پرهیاهو و افزودن سخنی ـ سوای آنچه در مقدمهٔ قبلی آمد ـ بر احوال و گفتار و زندگی و فلسفهٔ هستی بهومیل هرابال، که آنچنان زیست که نوشت (و برعکس). معرفی قدری وافی این بزرگترین نویسندهٔ دوران اخیر چک دفتری بسیار جامع را اقتضا میکند، خیلی مفصلتر از متن کتاب حاضر، کما اینکه در زمان زندگی او و حالا در این دهساله پس از پریدن و رفتناش، چند کتاب پرتفصیل (علاوه بر مقدمههای طولانی بر آثار سابقاش در متن این آثار) به زبان چک دربارهاش در بساطها ظاهر شده؛ از جمله و بخصوص کتابی در قطع بزرگ (به قولی برای روی میز قهوه خوری) شامل متن موضوع بندی شدهٔ آثار و افکار هرابال، با عکسهای متعددی که سراسر زندگی او را از تولد و کودکی تا دوران مشاغل و همراهی ش با یاران و پیوندان مشهور (از هنرمندان چک) و

نامشهور (کارگران کارخانه ها، مشتریهای آبجوخانه ها) را دربرمیگیرد و به آخرین نشستهای هرابال پشت میز خاص همیشگیاش در آبجوخانه مطلوباش، «ببر طلایی»، در کوچهٔ هوسووا در وسط شهر پراگ ختم می شود؛ یک آبجوخانهٔ سنتی روبه روی قصر باروک کلامگالاس که مدتی کو تاه اقامتگاه بتهوون بوده است. هرابال در آخرین ایام زندگیاش تا از پا نیفتاده بود، هر روز پاکشان به این آبجوخانه می آمد و در تالار انتهایی آن نیفتاده بود، هر روز پاکشان به این آبجوخانه می آمد و در تالار انتهایی آن نصب شده) می نشست و به تنهایی پرهیاهویش پناه می برد. این آبجوخانه که حالا دیگر صورت یکی از مکانهای رجوع توریستهای آشنا با آثار هرابال را پیدا کرده است، جابه جا بر دیوارهایش، با تابلوهای نقاشی و عکسها و مجسمهٔ سر نویسنده، از حضورِ پیدا و ناپیدای او نشان دارد و بر سر آن میزِ دراز انتهایی هنوز هم بجز حلقهٔ یاران نزدیک هرابال هیچ مشتری جدید از راه رسیدهای حق نشستن ندارد و صندلی ِ خاصِ هرابال مشتری جدید از راه رسیدهای صق نشستن ندارد و صندلی ِ خاصِ هرابال بشت آن میز کهنه همیشه خالی است.

جا و حضور مادی اش خالی ست ولی انگار که بعد از رفتن اش، در فرهنگ امروز چک، درست به جبران این غیاب فیزیکی، یادآوری از او بهمراتب پررنگتر از زمانی ست که هنوز زنده بود. هرابال دیگر به یک نهاد در سرزمین خودش تبدیل و نمایندهٔ بارز روح و فرهنگ زندهٔ چک شده است...

برای این بندهٔ مترجم کتاب، به عنوان واسطهٔ ارائهٔ این اثر نمونه از بهومیل هرابال (واسطهای همراه با ناشر محترم و نیز دوست عزیزی که این ترجمه را به ناشر سپرد)، توجه خوانندگان ایرانی به این اثر (اگر این چند نوبت چاپ گواه آن باشد) البته جای خوشحالی بسیار دارد، که این

نویسندهٔ بزرگ از هر لحاظ شایستهٔ آن بود که به خوانندهٔ فارسی زبان شناسانده شود (یا بیشتر شناسانده شود: خبر نداشتم و بعدها از خوانندهٔ محترمی از شیراز \_که نامشان را متأسفانه از یاد برده ام \_ خواندم که از هرابال \_ سی واند سالی پیش؟ \_کتاب قطارهای بشدت مراقبت شده اش \_ ضمیمهٔ یک شمارهٔ مخصوص مجلهٔ تماشا \_ و نیز چند قصهٔ کوتاه اش در مجلهٔ سخن ترجمه شده است\*). به لحاظ شخصی هم برای این مترجم جای خوشوقتی دیگری هم هست و آن این که در چاپهای بعدی کتاب برایم میسر شد تا غلطهای چاپی \_ متأسفانه \_ عدیده ای را که در چاپ اول در متن راه یافته بود، با کمک و توجه ناشر محترم اصلاح کنم.

در همینجا حتماً لازم است که نکتهٔ دیگری را هم متذکر شوم که در مقدمهٔ قبلی متأسفانه از قلم افتاد و آن اینکه علاوه بر متن چک، که متن اولیه و اصلی مرجع من در ترجمهٔ کتاب حاضر بود، متن ترجمهٔ انگلیسی آن (کار هنری هیم (Henry Heim)، انتشارات آباکوس، لندن، ۱۹۸۸) را هم در نظر داشته ام که در قسمتهایی برایم راهگشا بوده است، بی آن که بتواند ریتم و رنگ کلام هرابال را که بیشتر به یک تکگویی درونی پیوسته می ماند برساند. اگر این لحن و آهنگ در ترجمهٔ فارسی تا حدودی حفظ شده باشد، جای خوشوقتی است و البته باز سپاسی است بسیار ناکافی که باید از همسرم ایلونا (Ilona) به خاطر کمکهای بسیار ضروری اش در کار ترجمهٔ این اثر به عمل بیاورم.

باقی میماند ابراز خوشحالی مجدد از اینکه هرابال در همین حدی که

هجده

<sup>\*</sup> اشارهٔ آقای دوائی عزیز به نامهٔ دوستِ کتابدوستِ ما آقای سعید پزشک است که در این باب نامهای نوشته بودند و در شمارهٔ ۱۰ فصلنامهٔ نقد و بررسی کتاب تهران چاپ شد (دیماه ۱۳۸۳). \_ ناشر.

هست مورد توجه خواننده های ما قرار گرفته است. این توجه و علاقه را، متأسفانه، شمارگان معدودی که چاپ کتابها این روزها گرفتار آن است محدود میکند، ولی در همین حد هم خوشحال باشیم. باید قانع بود.

پاسخی هم به دوستان و خوانندگان دور و نزدیک مدیونم که از این بنده خواسته بودند که به سراغ آثار دیگر این نویسنده بروم. متأسفم! بجز این کتاب هرابال که عرض شد، که به نظر ناقدان و خبرگان چک بهترین اثر اوست، و نیز بی «ضررترین»شان برای عرضه در بازار نشر امروز سرزمین ما، ترجمهٔ سایر آثار او (که برای فرهنگ دیگری نوشته شده است) در شرایط حاضر لزوم دخالت و دستکاریهایی را اقتضا میکند که این بنده در مصورد خویش بخصوص در حق چنین نویسندهای بآن را مطلقاً روانمی دارد. دیگران در مورد ترجمهٔ آثار نویسندگان دیگر چنین کردهاند برویز دوانی و میکنند. بکنند!

نوزده

#### مقدمه

بی تعارف و تواضع بگویم که من به هیچ روی آن قدر ناوارد یا از خود راضی و جسور نیستم که بر کتاب تنهایی پر هیاهو همین کتابی که در دست دارید به قلم بهومیل هرابال همان نویسنده ای که میلان کوندرا از او به عنوان «بزرگترین نویسندهٔ چک» یاد میکند مقدمه بنویسم، آن هم کتابی که نویسنده و مترجم فَحلی همچون پرویز دوائی آن را از زبان اصلی، البته پس از سی و چند سال اقامت در چک و ایالت بوهمیا، ترجمه کرده باشد؛ نه، به هیچوجه مرد این بار گران نیست دل مسکینم. این کار را به تأکید کتبی و شفاهی پرویز دوائی، که برای من این تأکید حکم دستور را دارد، میکنم. علاوه بر تأکیدات تلفنی، سه تا نامه برای من در همین چند ماهه نوشته و چنین گفته است و خواسته است:

دلم میخواست \_ اگر وقت و حوصله می کردی، این نوشتهٔ کوتاه \_ به نظر من \_ بی مانند را می خواندی. شبیه هیچ چیز دیگری نیست. و دلم می خواست که اگر می خواندی و بَرّت می انگیخت \_ برایش شاید چیزی، مقدمهای می نوشتی، به نشانهٔ همان سپاس از

ایسن سرزمین و فرهنگاش، که عرض کردم، دلم میخواست اسمت روی این کتاب باشد، خلاصه. اینها همه دلخواههای خودخواهانهٔ بنده است و دلیلی ندارد که دلخواه تو هم باشد. از نامهٔ ۲۵ خرداد ۱۳۸۲

اگر واقعاً بتوانی یا توانسته باشی، یعنی وقت و حوصله کنی که در چند خط اسم و مُهر و مِهر التفات خود را نسبت به فقیر و این کتاب و این نویسنده (به عنوان یک نمونهٔ بسیار بارزِ قوم بسیار بافرهنگ چک) بر پیشانی این کتاب بنهی، سر از فخر به آسمان، بسیار بسودمی ...

از نامهٔ ۴ آبان ۱۳۸۲

من بنده، سالها پیش از آن که با خود پرویز دوائی آشنا شوم (که فکر میکنم سال ۱۳۵۱ شمسی و در شهر پراگ بود)، با ترجمهها و نوشتههای او که نمونهای از فصاحت و دقت و عمق بود، آشنا بودم. هر وقت مقالهای، نقدی از او در مورد سینما یا فیلمی در جایی از مطبوعات سراغ میکردم، بی تابانه آن را می خریدم و با ولع می خواندم و دیدار او برای من یک آرزو بود. وقتی در شهر پراگ او را دیدم که گویا به دعوت حکومت یک آرزو بود. از همان روز چک، که آن زمان چکسلواکی بود، به این شهر آمده بود از همان روز اول به او چسبیدم، چسبیدنی (به قول عربها). یکی از مواهب زندگی من این است که او هم مرا و خانوادهٔ کوچکم را یک به یک دوست می داشت. با او بودن، آن هم در عنفوان جوانی، و باز آن هم در شهری چون پراگ، با حوصله و حس و حرارتی که آن زمان برای دیدن و دانستن داشتیم، خدا

بیست و یک

می داند چه روزگار باابهتی را گذراندم. پرویز هم یک ماهی در پراگ ماند و مدت دعوت تمام شد و با سکوتی که بعدها فهمیدم چه عمق و معنایی داشت پراگ را ترک کرد و چند ماه بعد، شب عید نوروز بدون اطلاع قبلی به پراگ برگشت و من که برای استقبال دوستی دیگر که به دعوت من به ولایت چک آمده بود به فرودگاه رفته بودم، در میان مسافران چشمم به پرویز افتاد و بی صبرانه به طرف او خیز برداشتم و با صدای بلند و نهایت تعجب و شادی غیرمنتظره از او پرسیدم: پرویز جان! اینجا چه می کنی. گفت زخم معده دارم و برای معالجه آمده ام. کارهایم را در تهران تمام کردم و آمده ام اینجا بمانم.

بعد از سیزدهم فروردین او را در بیمارستان خواباندیم و پروفسور بالاش، از جراحان بزرگ چک، او را عمل کرد و به قول خود پرویز «زیپ شکم او را پایین کشید و زخم را دوخت و زیپ را بالاکشید و گفت برو دوا» (پرویز خودش را «دوا» به جای دوائی خطاب میکرد). و از آن زمان تا به امروز در پراگ مانده است. حتی زمانی که پس از پنج سال من پراگ را به حکم اجبار ترک کردم و در لندن اقامت داشتم، گهگاه که پرویز دلش هوای دیدن مرا میکرد، سفرش را طوری ترتیب میداد که شبانه به لندن بیاید و شبانه برگردد و در مدت اقامتش ـ جز دو سه مرتبه که برای دیدن فیلمی تازه، آقای ابراهیم گلستان دنبال او می آمد که آن هم شبها بود ـ از خانه بیرون نعی رفت. می گفت: شب می آیم و شب می روم و بندرت شبها با قای گلستان به بیرون از خانه می روم تا جایی جز پراگ را نبینم و به این شهر عزیز و معصوم خیانت نکنم! برایم در نامهٔ آخرش نوشته:

حالا تو اینجا نیستی، جانت در اینجاست. میدانم. به من یک بار گفتی: پرویز مواظب باش. پراگ مُهرش را به تـو

بیست و دو

میزند. اثرش را در تو میگذارد و بعد به تو میگرید بروکه تا آخر عمر کار تو را ساختم. می دانم که این حس را نسبت به این شهر همیشه خواهی داشت. حرفی را که تو زدی سالها بعد در وصف این شهر در مجلهای خواندم که پراگ شهری است که ENSLAVE می کند که به نظرم ترجمهٔ شهری است که ENSLAVE می کند که به نظرم ترجمهٔ خوبش «پاگیرکننده» باشد؛ پاگیر و پاسوزکننده. پاسوز قشنگ است، پاسوزت می کند. بی تو و خانوادهات ... ولی آن زمان هم گذشته. پراگ دیگر آن پراگ کهن و فاخر اشرافی کمی محزون نیست. ساختمانهای زیبا هنوز بجایند، ولی بوش می آید که خیلی عوض شوند. آسمانخراش ساخته شود. کاری را که تانکهای تسخیرگر، ۵۰ سال نتوانستند بکنند ریعنی نفوذ به روح این ملت). مک دونالد و موزیک «رَپ» و سریال تلویزیونی و فیلم امریکایی بدون تانک انجام داد.

نودولتان و نوکسیهگان رسیدند و بر هر چه بود ... من دیگر به پراگ نخواهم رفت و آن مخمل و نور و بلور و عصمت و صلابت ساکت و فاخر را به این دغلکاری ایام و این جماعت فاجر نخواهم آلود. می خواهم همان پراگی را که دیده ام بماند در ذهنم.

من بنا به خواستهٔ پرویز، چیزی در مورد پراگ نمی نویسم چون قادر به وصف آن یاری که او را یار نیست نیستم چرا که هنوز از تأثیر رخوت آن خواب گوارا، یک رگم هشیار نیست. سالها پیش، دوست و عزیز یگانهام دکتر شفیعی کدکنی در تقدیم نامهای که در حاشیهٔ کتاب موسیقی شعر برای

بیست و سه

دوستی نوشته بود، نوشتهبود: «برای ..... که هر عنوانی بر او بیفزایم، از او کاستهام.» از این فرزانهٔ ارجمند اجازه می خواهم که جملهٔ بالا را در وصف پراگ بگویم و بگویم که هر چه بگویم از شأن پراگ کاستهام. تنها دو خاطرهٔ کوتاه می گویم و قصه را تمام می کنم.

زمانی که من به پراگ رسیدم بهار بود، «بهار پراگ» ؛ بهار پراگ عنوان و زمانی است در فصل بهار که هر ساله موسیقیدانان نامدار جهان به انتخاب خود برجستهترین کار هنری آن سالشان را به پراگ می آورند و در این شهر غرق در گل و گیاه، در باغهای «باروک» قطعات موسیقی خود را در هوای آزاد برای مردم اجرا میکنند. زمانی که من رسیدم بهار پراگ بود و كشورهاي سوسياليستي عضو پيمان ورشو هم با اركسترهاي خودشان كه به رهبری شوروی و با موسیقی حاصل از غرّش توپها و تانکهای «برادران پیشرو» همراه دود در این جشنواره شرکت کرده بودند. با وجود این، مراسم بهار پراگ باز هم اجرا شد، البته با رونقی کمتر و چهرههایی مغموم و متألم اما ساكت و آرام. اين حالت تضادمند (= پارادوكسيكال) را بـاور نمی کردم، تا یک روز که یکی از مستخدمههای محل کارم به من پناه آورد و با نگرانی و وحشت گفت: فلانی دستم به دامنت. خانم مقام ریاست (سفير) به من ۲۴ ساعت مهلت داده كه كارم را ترك كنم و اخراجم كرده. كمك كنيد كه اگر كارم را از دست بدهم واقعاً بدبخت مي شوم. شوهرم مردی است بازنشسته با درآمدی بسیار ناچیز و ... پرسیدم چرا تو را اخراج كردهاند. گفت از من خواستهاند كه سه شب ديگر كه اينجا مهماني دارند شب حاضر باشم و خدمت كنم. البته من از خدا مي خواهم كه در این مهمانی حاضر باشم چون علاوه بر اضافه کار غذا هم به من می دهند که بیرم به خانهام. گفتم چرا شرکت نمیکنی؟ گفت قرار است با شوهرم

بیست و چهار

به تئاتر برویم. از دو سال پیش بلیط رزرو کردهام و اگر نرویم من هبرگز بسه دیدن این نمایشنامه توفیق نخواهم یافت. پرسیدم مگر چیز فوقالعادهای است؟ گفت نمی دانم فقط این اجرا، دهمین اجرایی خواهد بود که من از این نمایشنامهٔ هاملت شکسپیر خواهم دید.

سرگیجه گرفته بودم از این که یک زن مستخدم برای دیدن ده مین اجرای یک نمایشنامه از دو سال پیش ... خلاصه نزد مقام ریاست رفتم و به او گفتم به خاطر آبروی ایران و این که گویا هنر نزد ایرانیان است و بس، دست از سر این بیچاره و اسیر فرهنگ بردارید. دهها نفر دیگر هستند که با اشتیاق این کار را به جای او خواهند کرد. سرانجام طرف را از خرِ شیطان پایین آوردم و رضایت داد که او را این مرتبه اخراج نکند.

یک روز ظهر با همین پرویز رفتیم به مرکز شهر پراگ، به میدان کوچک ابه همان جایی که مجسمهٔ نرودا شاعر قرن شانزدهم چک در آنجاست و پابلو نرودا اسمش را از او گرفته و شرح آن را می توان در خاطرات نرودا خواند. در آن میدان یک کنیسهٔ (سیناگوگ) قدیمی یهودی است و روبهروی آن در آن طرف دیگر کوچهٔ سنگی، رستوران کوچکی قرار دارد \_یعنی قرار داشت و احتمالاً هنوز هم برجاست \_به نام رستوران «ردولف دوم» (که نام یکی از پادشاهان ژرمن است). رستورانی ساده، کوچک، با چند میز و صندلی معمولی، تقریباً چیزی شبیه اغذیه فروشیهای تهران. به پرویز گفتم غذای خوب اینجاکه به درد معدهٔ عمل شدهٔ تو هم بخورد یک تکه بیفتک نرم است با قدری سیبزمینی آب پز. اما یک سوپ تند هم دارد که غالباً من به اینجاکه می آیم برای این سوپ است. ولی تند است و ممکن است

بیست و پنج

۱. به زبان چک: Mala Strana .

تندیاش تو را اذیت کند، اما فرانتس کافکا نویسندهٔ معروف چک سالهای درازی از عمرش را به این رستوران می آمده و از این سوپ سفارش می داده و حالا هم \_پس از این همه سال \_به آن «سوپ کافکا» می گویند و می گویند که عین همان سوپی است که کافکا می خورده. رستوران ساده با یکی دو تا مشتری چنان پرویز را تحت تأثیر قرار داد که دست به آسمان بلند کرد و گفت خدایا باور کنم؟ خدایا سپاسگزارم. بگو بیاورند ولو معده ام را سوراخ کند.

من از پراگ و از آن پنج سال که به قول اخوان «غرفه های خاطرم پر چشمک نور و نوازش» بود به چه زبانی بگویم؟ و چه بگویم؟ دریغا پراگ، رودخانه ولتاوا، اپرای پراگ، خیابان واسلاوسکی، اسلونا ۱۷، قصر هرادچانی، مِه آبیِ رنگِ مایل به سورمهای میان درختان در غروب، آرامش و نجابت شازده وار بناها، کوچه ها، خیابانها... چه بگویم؟ هیچ!

مرتضي كاخي

تهران، ۲۵ آبان ۱۳۸۲

بیست و شش

فقط خورشید حق دارد که لکه داشته باشد ... یوهان ولفگانگ گوته

سی و پنج سال است که در کار کاغذ باطله هستم و این «قصهٔ عاشقانه» امن است. سی و پنج سال است که دارم کتاب و کاغذ باطله خمیر می کنم و خود را چنان با کلمات عجین کرده ام که دیگر به هیئت دانشنامه هایی درآمده ام که طی این سالها سه تُنی از آنها را خمیر کرده ام. سبویی هستم پُر از آب زندگانی و مُردگانی، که کافی است کمی به یک سو خم شوم تا از من سیل افکار زیبا جاری شود. آموزشم چنان ناخود آگاه صورت گرفته که نمی دانم کدام فکری از خودم است و کدام از کتابهایم ناشی شده. اما فقط به این صورت است که توانسته ام هماهنگی ام را با خودم و جهان اطرافم در این سی و پنج سالهٔ گذشته حفظ کنم. چون مین وقتی چیزی را می خوانم، در واقع نمی خوانم. جمله ای زیبا را به دهان می اندازم و مثل ایک نبات می مکم، یا مثل لیکوری می نوشم، تا آنکه اندیشه، مثل الکل، در وجود من حل شود، تا در دلم نفوذ کند و در رگهایم جاری شود و به

۱. در اصل Love Story . \_ م.

ریشهٔ هر گلبول خونی برسد. بهطور متوسط در هر ماه دو تُن کتاب خمیر مي كنم، ولي براي كسب قوت لازم به جهت اجراي اين شغل شريف، طي سی و پنج سالگذشته آنقدر آبجو خوردهام که با آن می شد استخری به طول پنجاه متر یا یک برکهٔ پرورش ماهی را پُر کرد. پس علی رغم ارادهٔ خـودم دانش بـههم رسـاندهام و حـالا مـيبينم كـه مـغزم تـودهاي از اندیشه هاست که زیر پرس هیدرولیک برهم فشرده شده، و سرم چراغ جادوی علاءالدین که موها بر آن سوخته است، و می دانم که زمانهٔ زیباتری بود آن زمان، که همهٔ اندیشهها در یاد آدمیان ضبط بود، و اگر کسی میخواست کتابی را خمیر کند، باید سر آدمها را زیر پرس میگذاشت، ولی این کار فایدهای نمی داشت چون که افکار واقعی از بیرون حاصل می شوند و مثل ظرف سویی که با خودمان به سر کار می بریم، آنها را مدام به همراه داریم. به عبارت دیگر، تفتیش کنندههای عقاید و افکار در سراسر جهان، بیهوده کتابها را می سوزانند، چون اگر کتاب حرفی برای گفتن و ارزشی داشته باشد، در کار سوختن فقط از آن خندهای آرام شنیده می شود، چون که کتاب درست و حسابی به چیزی بالاتر و ورای خودش اشاره دارد ... چندی پیش یکی از این ماشینهای جمع و تفریق را خریدم، دستگاه بسیار کوچکی که از کیف بغلی بزرگتر نیست. بعد از آنکه به خودم جرئت دادم و با آچار بشت آن را باز کردم حيرت و خنده به من دست داد، چون كه ديدم درش هيچ چيز نيست، جز جسمی کوچکتر از تمبر پست و نازکتر از ده ورق کاغذ کتاب. همین، و هوا. هوای آکنده از متغیّرات ریاضی. وقتی که چشمانم به کتاب درست و حسابی میافتد و کلمات چاپ شده را کنار میزنم از متن چیزی جز اندیشههای مجرد باقی نمی ماند. اندیشههایی که در هوا جریان و سیلان دارند، از هوا زندهاند و به هوا برمیگردند، چون که آخـر و عـاقبت هـر چیزی هواست، هم ظرف و هم مظروف. نان در مراسم عشاء ربانی از هواست و نه از خون مسیح.

سي و پنج سال است كه دارم كتاب و كاغذ باطله خمير ميكنم. مني كه از سرزمینی برخاسته ام که از پانزده نسل پیش به این سو بیسواد ندارد و در خطهٔ سلطنتی سابقی زندگی میکنم که بر هم انباشتن اندیشهها و تصاویر، با حوصله، در ذهن افراد نه فقط رسم بلکه وسوسهای بوده است، اندیشهها و تصاویری که موجب شادی توصیفناپذیر و اندوهی از آن هم بزرگتر هستند، در بین مردمانی زندگی میکنم که به خاطر یک عدل اندیشه های برهم فشرده شده حاضرند جان خود را نثار کنند، و حالا این همه دارد باز برایم تکرار می شود: سی و پنج سال است که دارم به تناوب دکمهٔ سبز و قرمز دستگاه پرس خود را فشار می دهم و همراه با آن سی و پنج سال هم هست که دارم بیوقفه آبجو میخورم. نه آنکه از این کار خوشم بیاید. از میخوارهها بیزارم. مینوشم تا بهتر فکر کنم، تا به قلب آنچه میخوانم بهتر راه بیابم، چون که من وقتی چیزی میخوانم بـرای تفنن و وقتکشی یا بهترخوابیدن نیست، منی که در سرزمینی زندگی مى كنم كه از پانزده نسل پيش به اين سو بيسواد نداشته است، مي نوشم تا آنچه می خوانم خواب را از چشم بگیرد، که مرا به رعشه بیندازد، چون که با هگل در این عقیده همراهم که انسان شریف هرگز به اندازهٔ کافی شریف نیست و هیچ تبهکاری هم تمام و کمال تبهکار نیست. اگر مى توانستم بنويسم كتابى مى نوشتم دربارهٔ بـزرگترين لذات و بـزرگترين اندوههای بشری. از کتاب و به مدد کتاب است که آموختهام که آسمان بکلی از عاطفه بی بهره است.

نه آسمان عاطفه دارد و نه انسانِ اندیشهمند. نه این که انسان بخواهد که بی عاطفه باشد، ولی وجود هاطفه در او خلاف عقل سلیم است. کتابهای نادر و ذی قیمت زیرِ دستهای من و در پرس هیدرولیکم جان می دهند و من نمی توانم جلوِ جریان و شتابشان را بگیرم. من چیزی جز قصابی رئوف نیستم. کتاب به من لذت انهدام را آموخته است. ابر انفجار و گروههای تخریب را دوست می دارم. می توانم ساعتها بایستم و حرکات تلمبه زنیِ بدقت هماهنگ متخصصهای انفجار را در کار به هوا پاشیدن کلّ یک بلوک ساختمانی تماشا کنم؛ حرکاتی را که به تلمبه زدن برای بادکر دن یک بلوک ساختمانی تماشا کنم؛ حرکاتی را که به تلمبه زدن برای بادکر دن لاستیکی عظیم می ماند. از دیدن آن لحظه ای سیر نمی شوم که تمام آجرها و سنگها و تیرآهنها به هوا می روند تا دوباره نرم سرازیر شوند، مثل رختی که به زیر می افتد، مثل کشتی ای که پس از انفجار دیگ بخارش بسرعت به که به زیر می افتد، مثل کشتی ای که پس از انفجار و موسیقی انهدام می ایستم و به کارم در قلب زیرزمین فکر می کنم. زیرزمینی که در آن دستگاه پرِ سم قرار گرفته، دستگاهی که سی و پنج سال است زیر نور چند تا لامپ دارم با آن کار می کنم.

بالای سرم در حیاطِ کارگاه، صدای پاها را می شنوم، و از سوراخی که در وسط سقف زیرزمین قرار دارد، چنان که از شاخِ برکت، نعمتها سرازیر شوند، کیسه ها و جعبه ها و بسته های کاغذ و کتب کهنه را به پایین فرو مسی ریزند: ساقه های خشک گلفروشیها، کاغذهای بسته بندی عمده فروشیها، برنامه های قدیمی تئاترها و بلیتهای اتوبوسها، کاغذ بسته بستنیها و اسکیموها، ورقه های رنگ پاشیدهٔ کاغذ دیواری، توده های کاغذ بست خیس و خون آلود قصابیها، کاغذ باطله های بسیار تیز و بُرّای مغازه های عکاسی، محتوی سبد کاغذ باطله های ادارات، نوارهای ماشین تحریر، عمد سنگ دسته گلهای پلاسیدهٔ تولد، گاهی در میان بستهٔ روزنامه ها یک قطعه سنگ منگفرش پیدا می کنم که مخصوصاً گذاشته اند تا بسته سنگینتر شود، یا چکش چنگی دار چاقوی قلمتراش و قیچی ای که سهواً به جا مانده، یا چکش چنگی دار

میخکشی، کارد قصابی، فنجانی با ته ماندهٔ خشک شدهٔ قهوه درآن یا دسته گلهای رنگیریدهٔ عروسی و حلقهٔ گل مصنوعی مخصوص مراسم تشییع. سی و پنج سال است که دارم این همه را زیر پرس هیدرولیکم روی هم می کوبم و حاصل کارم را با کامیون و سپس قطار به کارخانهٔ کاغذسازی می برند، که در آنجا کارگران سیمهای دور بستهبندیها را یاره کنند و محتوی آنها را در قلیا و اسیدی بریزند که حتی تیغهای ریش تراشی راکه مرتب دست مرا می برند، ذوب می کند. ولی مثل ماهی زیبایی که در میان آبهای آلودهٔ کارخانه ها گاهی رخ مینماید، در این سیل جاریِ کاغذ باطلههای من نیزگاهی عطف کتاب نادر و ذیقیمتی به چشم میخورد. چند لحظه مبهوت به سوی دیگری نگاه میکنم، ولی بعد برمیگردم و دست مى كنم و از بين كاغذ باطلهها درش مى آورم. اوّل با پيشبندم ياكش میکنم، بازش میکنم، عطر حروف چاپ شدهاش را مینوشم، نگاهم را به متن می دوزم، و نخستین جملهاش را همچون پیشگویی «هومر»وارهای می خوانم. بعد کتاب را با احتیاط، در میان کشفیات درخشان دیگرم، در جعبهٔ کوچکی، قرار می دهم که دور تا دورش را شمایلهای قدیسان چسباندهام، اوراقی که کسی، همراه با تودهای از کتابهای دعا، به اشتباه به زیرزمین من افکنده است. بعد نوبت به مراسم رسمی من، به عشاء ربانّی ام می رسد: چون که من نه فقط این کتابها را بدقت می خوانم، بلکه بعد از خواندنشان برمی دارم و در داخل بسته بندی کاغذها قرار مى دهم. نياز دارم كه بسته بنديهايم را تزيين كنم، بهشان مُهر شخصيت خاص خودم را بزنم، امضایم را رویشان بگذارم. نگرانی همیشگی ام این است که به هر بستهبندی تشخص و تمایز بخشیدهام یا نه. در هر روز کار باید دو ساعت اضافه در زیرزمین وقت صرف کنم. هر روز باید یک ساعت زودتر به سرکار بیایم.گاهی برای آنکه کوه بیپایان کاغذ باطلهها

ناچارم شنبهها را هم كار كنم.

ماه گذشته تقریباً ششصد کیلو باسمه، از کارهای نقاشهای کلاسیک برایمان جزو کاغذ باطلهها آوردند. ششصد کیلو ورقههای خیس از کارهای رامبراند، هالسه، مونه، مانه، کلیمت، سزان، و سایر سران و سروران عالم نقاشی اروپا را به داخل زیرزمین من سرازیر کردند. در نتیجه حالا من دور تا دور هر یک از بستهبندیهای کاغذ باطلههایم را با این تابلوها قاب می گیرم و شب که شد و بستهبندیها با شکوه هرچه تمامتر در کنار یکدیگر منتظر آسانسور بارکش ردیف شدند، چشم از آنها نمی توانم بردارم: اینک نگهبان شب ، اینک ساسکیا ، اینک صبحانه بر جمن ، اینک خانهٔ مرد به دار آویخته ، و اینک گرنیکا ، از این گذشته، من در دنیا یکانه کسی هستم که می داند در اعماق پیکر هر بستهبندی کاغذ باطله، یک فاوست یا دون کارلوس گشوده، نهفته است. اینجا، مدفون در زیر یک فاوست یا دون کارلوس گشوده، نهفته است. اینجا، مدفون در زیر توده ای مقوای خون آلود، یک هایریون فروخفته، اینجا، له شده در زیر توده ای از پاکتهای خالی سیمان، یک چنین گفت زرتشت آرمیده است.

بر عرصهٔ زمین، من یگانه کسی هستم که می داند در کدام بسته بندی کاغذ باطله گوته پنهان است، در کدام شیلر در کدام هولدرلین و در کدام نیچه. به یک معنی، در جهان، من یگانه کسی هستم که هم هنرمند است و هم تماشاگر. اما فشار کار روزانه خُردم می کند. از پا می اندازدم، له و لورده ام می کند و رمقم را می کِشد. این است که برای اندکی کاستن از فشار این بار عظیم، سبو پشت سبو، آبجو می نوشم، و در راه رسیدن به آبجوخانهٔ هوسنسکی وقت دارم که فکر کنم بسته بندی بعدی ام باید چه

۱. اثر رامبراند ۳. اثر اورار مانه ۴. اثر پل سزان
۵ اثر پیکاسو

6. Husensky

٦

صورتی به خودش بگیرد. فقط به این دلیل اینهمه آبجو می نوشم که بتوانم آینده را بهتر ببینم، چون که من در هر بسته بندی کاغذ، یک یادگاری ذی قیمت دفن می کنم، تابوت کوچک کودکی، آکنده از گلهای خشک و پولک و نوارهای براق تزیینی، بستر جمع و جور و مطبوعی برای کتابهایی که از زیرزمین من سر درآورده اند، همان طوری که خود من زمانی از آنجا سر درآوردم. برای همین هم همیشه از کارم عقب هستم. برای همین هم حیاط کارگاه تا لب بام آکنده از تودهٔ کاغذهای باطله ای است که از سوراخ زیرزمین تو نمی رود، چون که کوه کاغذهای باطله داخل زیرزمین راهش را سد کرده است. رئیس من با صورت بنفش از خشم گاهی با چنگکش این سوراخ را باز می کند که از بالا سرم داد بکشد:

- «هانتا، کجایی؟ محض رضای خدا به کتابها زل نزن و کارت را بکن! حیاط را کاغذ ورداشته و تو آن پایین نشستهای و توی عالم هپروتی؟»، و من مثل حضرت آدم در میان خلنگزارها، در خودم جمع می شوم، کتابی را برمی دارم و چشمهایم با هراس به درون دنیایی سوای جهان اطراف خودم باز می شود، چون که وقتی شروع به خواندن می کنم به عالم دیگری فرو می روم، در متن غرقه می شوم. خودم هم حیرت می کنم و باید گناهکارانه اعتراف کنم که واقعاً در عالم رؤیا بودهام، در دنیایی زیباتر، در قلب حقیقت. هر روز، روزی دهبار، از اینکه از خودم چنین به دور افتاده بودم، غرق اعجاب می شوم. بعد، از خود رانده و با خود بیگانه، از کار برمی گردم. در خیابانها، خاموش و غرق تفکر راهی می شوم. در ابری از کتابها از کنار ترامواها و اتومبیلها و عابران می گذرم، کتابهایی را که امروز پیدا کردهام با خود در کیف دستی ام می گذارم و به خانه می برم. ناخود آگاه، بی آنکه به عابری یا تیر چراغی تنه بزنم، با بوی عفونت آبجو و بوی چرکی تنم، لبخند بر لب، در گذرم، چون که کیف دستی ام پر از کتابهایی است که تنم، لبخند بر لب، در گذرم، چون که کیف دستی ام پر از کتابهایی است که

انتظار دارم همان شب بر من دربارهٔ خودم رازهایی را بگشایند که نمی دانم. در خیابانهای پر سر و صدا و شلوغ پیش می روم، پشتِ چراغ قرمز می ایستم. یادگرفته ام که ناخود آگاه راه بروم، نیمه خواب و در اوج زیبای پرواز روح، در حالی که آوای بسته های کتابی که آن روز تکمیل کوده ام در درونم دارد نرم و آرام محو می شود. نسبت به وجود مجسم خودم احساس خاصی دارم، احساس یک بسته از کتابهای برهم فشرده شده، جایگاه یک شعلهٔ کوچک، چراغکی در یخچال گازی که هر روز با روغن اندیشه هایم خوراکش می دهم؛ اندیشه هایی که در جریان کار روزانه ام، برخلاف خواست خودم، از کتابها حاصل کرده ام؛ کتابهایی که حالا دارم در کیف دستی با خودم به خانه می برم ...

پس چون خانهای مشتعل، چون آغلی مشتعل به خانه برمیگردم. نور زندگی از آتش برمی خیزد و آتش از مرگ چوب، اندوهی خصم زیر خاکسترها درنگ کرده و من سی و پنج سال است که دارم زیر پرس هیدرولیکم کاغذ باطله روی هم می کویم. پنج سال دیگر مانده تا بازنشسته شوم و پرس من هم با من بازنشسته می شود. دست از پرسم بازنشسته شوم و پرس من هم با من بازنشسته می شود. دست از پرسم برنمی دارم. پولهایم را جمع کرده ام. دفترچهٔ پس انداز دارم و من و پرسم با هم بازنشسته می شویم، چون که خیال دارم پرس را از مؤسسه بخرم. خیال دارم ببرمش به خانه، ببرم و در باغچهٔ منزل دایی ام، بین درختها جایی برایش درنظر بگیرم، و بعد به موقعش فقط روزی یک عدل کاغذ درست می کنم، و چه عدلی! ختم همهٔ عدلها. مجسمه ای، یک اثر هنری؛ همهٔ توّهمهای جوانیم را درش می ریزم، هر آنچه را می دانم، هر آنچه طی سی و پنج سال کار مداوم یادگرفته ام. آن وقت دیگر فقط موقعی کار می کنم سی و پنج سال کار مداوم یادگرفته ام. آن وقت دیگر فقط موقعی کار می کنم که شوق لحظه بَرَم انگیزد، که الهام بهم دست دهد. روزی یک عدل از سه که شوق لحظه بَرَم انگیزد، که الهام بهم دست دهد. روزی یک عدل از سه که شوق لحظه بَرَم انگیزد، که الهام بهم دست دهد. روزی یک عدل از سه که شوق لحظه بَرَم انگیزد، که الهام را می کشد، یک عدل که انسان ازش

احساس سرافکندگی نکند، یک عدل که پیشاپیش فکرش را در ذهن بافته ام، که سرفرصت بهش اندیشیده ام؛ و مهمتر از آن، وقتی که کتاب و کاغذهای باطله را در طبلهٔ دستگاه پرسم می چینم، در کار این آفرینش زیبا و یک لحظه پیش از آنکه دکمه را برزنم، بر کاغذهای باطله پولک و باریکه های کاغذی رنگارنگ می باشم، و بعد، در پایان سال، در باغ دایی ام نمایشگاهی از عدلهای کاغذی ترتیب می دهم و تمام کسانی که به دیدن نمایشگاه می آیند می توانند در دستگاه پرس من عدلهای کاغذی خودشان را درست کنند، منتها زیر نظارت من، و وقتی که چراغ روشن می شود و پرس به حرکت درمی آید، وقتی که پرس با نیروی فوق العاده اش شروع به خُرد کردن و برهم فشردن کاغذ باطله های مزین باکتابها و گُلها و هر نوع زباله ای می کند که افراد همین طوری با خودشان همراه آورده اند، هم شاگر حساس شخصاً فشار پرس را احساس خواهد کرد.

ولی حالا، تاریک ـ روشنِ غروب است و من در خانه هستم. بر چارپایهای نشسته و سرم پایین و پایین تر می رود تا عاقبت لبهای مرطوبم بر زانویم قرار می گیرد و تنها به این صورت است که به خواب می روم. گاهی در این وضع تا نیمه شب باقی می مانم، و وقتی که جمع شده در خویش، مثل بچه گربهای در زمستان، مثل قالب یک صندلی ننویی، سر برمی دارم، می بینم که آب دهانم سر زانوی شلوارم را خیس کرده است، چون که من می توانم به خودم تجمل مطرود بودن را روا بدارم، هر چند هرگز مطرود نیستم، فقط جسماً تنها هستم، تا بتوانم در تنهایی ای بسر ببرم که ساکنانش اندیشه ها هستند، چون که من یک آدم بی کلهٔ ازلی ـ ابدی هستم، و انگار که ازل و ابد از آدمهایی مثل من چندان بدشان نمی آید.

سی و پنج سال است که دارم کاغذ باطله روی هم می کوبم و در این مدت آنقدر کتابهای زیبا به سردابهام سرازیر شده که اگر سه تا انباری می داشتم پر می شد. جنگ دوم جهانی که تمام شد یک روز شخصی یک سبد کتاب در داخل طبلهٔ پرس هیدرولیک من ریخت، سبدی از زیباترین کتابها. وقتی که ضربان قلبم کمی آرام گرفت، یکی از این کتابهای مزین را برداشتم و بگو چه دیدی؟ مهر کتابخانهٔ سلطنتی پروس بر کتاب نقش بسته بود. روزیعد که به سَرِکار رفتم دیدم که زیرزمینم پُر است از همین بسته بود. روزیعد که به سَرِکار رفتم دیدم که زیرزمینم پُر است از همین کرده است. دویدم بالا به حیاط و در آنجا دو نفر را دیدم که ایستادهاند و هرجوری بود از شان درآوردم که جایی در حوالی نووه استراشتسی ایک هرجوری پُر از کتاب هست، کتابهای ولو شده در میان کاهها، آنقدر کتاب که چشم از دیدنشان سیر نمی شود. رفتم پیش کتابدار ارتشی و دوتایی روانهٔ نووه استراشتسی شدیم و دیدیم که در آنجا نه فقط یکی، که سه تا انباری پر از کتابهای کتابخانهٔ سلطنتی پروس هست. بعد از آنکه از تحسین این

<sup>1.</sup> Nové Strašeci

ذخیرهٔ گرانبها باز ایستادیم، ترتیبی دادیم که کاروانی از اتومبیلهای ارتشی این کتابها را به یکی از جناحهای ساختمان وزارت امور خارجه در براگ منتقل كندكه فعلاً همانجا بماند تا بعدكه اوضاع كمي آرام گرفت كتابها را به مرکز اصلیشان بفرستند. ولی در این بین کسی مخفیگاه را لو داد و کتابهای کتابخانهٔ سلطنتی غنیمت جنگی اعلام شد و باز کاروانی از اتومبیلهای ارتشی به راه افتاد و این کتابها را با جلدهای چرمی طلاکوبشان به ایستگاه راه آهن برد که بعد آنها را بر واگنهای باری بی در و پیکر بار زدند ... باران می آمد. تمام هفته سیل از آسمان سرازیر بود. آخرین محمولهٔ کتابها را آوردند و بار زدند و قطار در باران شدید به راه افتاد در حالي كه از اطراف واگن، مركب چاپ و آب طلا سرازير بود. تكيه داده بودم بر تیر چراغ و مات و مبهوت به این صحنه نگاه میکردم. وقتی که آخرین واگن در میان پردهٔ باران نایدید شد حس کردم که بر چهرهام اشک و باران درهم آمیخته است. در خروج از ایستگاه، سر راه، پلیس اونیفورم پوشی را دیدم. جلو رفتم و مچ دستها را متقاطع برهم گذاشتم و دو دست را پیش بردم و از او استدعا کردم که دستبندش را، النگوهایش را به اصطلاح ما، در بیاورد و به دست من بزند و مرا با خودش ببرد، چون من مرتکب جنایت شده ام، جنایتی علیه بشریت، و وقتی که این مأمور پلیس مرا با خود به کلانتری برد و قضیه را فهمیدند به من خندیدند و تهدید کردند که به زندانم می اندازند. چند سال دیگری که با این وضع سرکردم دیگر عادتم شد. بار ـ بار كتابهاي كتابخانههاي قصرهاي شهرها و روستاها را، کتابهای نادر زیبا با جلدهای چرمی و تیماجی را بار قطار میکنم و همچه که سی تا واگن پُر شد، قطار راهی سویس یا اتریش می شود. یک کیلوگرم کتاب در قبال یک کرون یول قابل تسعیر، و خم به ابروی هیچکس هم نمی آمد. هیچکس قطرهٔ اشکی نمی ریخت، حتی خود من. تنها کاری که می کردم این بود که با لبخندی تماشا می کردم که چطور این کتابخانه های بی نهایت گرانبها را بار می زنند و در قبال کیلویی یک کرون به سویس یا اتریش می فرستند. تا آن زمان دیگر قدرتی به هم رسانده بودم که با متانت با بدبختی روبه رو شوم و احساساتم را خفه کنم. کم کم داشتم لذت انهدام را در می یافتم. همچنان کتابها را در قطارها بار می زدند و من تکیه داده بر تیر، به چراغ سرخ واگن انتهایی چشم می دوختم و حال لئوناردو داوینچی را داشتم که نگاه می کرد که چطور سربازهای فرانسوی مجسمهٔ اسب سوار او را هدف تمرین تیراندازی قرار داده اند. نگاه می کرد که چگونه اسب و سوار تکه تکه زیر گلوله فرو می ریزند و از فکرم می گذشت، لئوناردو هم که در آن لحظه مثل من ایستاده و با متانت ناظر این اعمال وحشتناک است، به این نتیجه رسیده که ندر آسمانها نشانی از عطوفت هست و نه در وجود آدمیزاد دویا.

در این احوال روزی به من خبر رسید که مادرم در حال مرگ است. فوراً روی دوچرخهام پریدم و راهی خانهٔ مادری شدم. در خانه چون تشنهام بود به زیرزمین رفتم و سبوی سفالی شیر ترشِ خنک را با دو دست برداشتم و داشتم با ولع می نوشیدم که ناگهان نگاهم در ته سبو به دو تا چشم افتاد که در برابر چشمان خودم شناور بود، ولی چون تشنه بودم به نوشیدن ادامه دادم تا آنکه چشمها مثل چراغ قطاری که وارد تونل شود به شکل خطرناکی نزدیک و نزدیکتر شد و بعد ناگهان ناپدید، و دهان من پر شد از چیزی زنده و جنبان. دست کردم و پای قورباغهای را گرفتم، از دهان بیرون کشیدم و بعد از آنکه در باغچه رهاکردمش برگشتم تا شیر ترش را مثل لئوناردو با متانت تمام کنم.

مادرم که مُرد در درونم گریه کردم، ولی حتی قطره اشکی هم نریختم. از محل مردهسوزخانه که در می آمدم چشمم به دودکش افتاد که دود میکرد. مادرم نرم و زیبا راهی ِ آسمانها بود. قبل از ترک محل، تصمیم گرفتم سری به زیرزمین مرده سوزخانه بزنم. مگر نه آنکه کارکنان این محل در زیرزمینشان با آدمها همان کاری را میکردند که من در زیرزمین خودم با کتابها میکردم؟ آنقدر صبر کردم تا مراسم تمام شد و چهار تا جسد را در کوره سوزاندند که مادرم سومیاش بود. بی حرف و حرکت چشم به آخرین وضعیت بشری دوخته بودم. همکار خودم را دیدم که استخوانها را از کوره درآورد و در آسیاب دستی نرم کرد. مادرم هم در آسیاب نرم شد و کارگر مربوط آخرین بقایای مادی او را در جعبهای فلزی ریخت. من تنها کاری که می توانستم بکنم این بود که سرجایم بایستم و خیره بمانم، همان طوری که به قطارهایی خیره می ماندم که آن گنجینهٔ خیره بمانم، همان طوری از سندبرگ افتادم که می گفت تمامی آنچه از کن فرد بشری باقی می ماند گوگر دی است که جعبهٔ کبریتی را کفایت کند و آهنی، که بتوان با آن میخی ساخت که انسان بتواند از آن خود را حلق آویز سازد.

یک ماه بعد که خاکستر مادرم را رسماً تحویل گرفتم ظرف خاکستر را نزد دایی ام، به باغ او و به کنار برجک سوزنبانی، که در باغ به پاکرده بود، بردم و دایی ام به دیدن ظرف خاکستر ندا داد: «خواهرکم، عاقبت به خانه برگشتی؟» ظرف خاکستر راکه به دستش دادم. آن را قدری بالا و پایین و وزن کرد و گفت که خواهرش انگار همچه قدری سبکتر شده است. زنده که بود هفتاد و پنج کیلو وزن داشت. بعد ظرف را در ترازو گذاشت و حساب کرد که لااقل پنج کیلوگرم کم دارد و آخر ظرف را برداشت و سر

<sup>1.</sup> K. Sandberg

قفسهای جا داد. تابستان که شد و دایی ام داشت خاک باغچهٔ تربهای سبز را بیل می زد به یاد خواهرش افتاد که چقدر ترب سبز را دوست داشت و رفت و ظرف خاکستر را آورد و درش را با کمپوت بازکن بازکرد و خاکسترها را بر کرت ترب سبز ریخت و بعد، فصلش که شد این تربها را کندیم و خوردیم. تا مدتهای مدید بعد از آن، هر وقت که دستگاه پرسم در آخرین مرحله، کتابهای زیبا را با فشار بیست اتمسفر خرد می کرد، صدای درهم شکستن اسکلت آدمی را می شنیدم و احساس می کردم که دارم جمجمه و استخوان کلاسیکها را خرد می کنم. به یاد آن تکهای در تورات می افتادم که می گفت: «ما همچون دانههای زیتونی هستیم که تنها هنگامی جوهر خود را بروز می دهیم که درهم شکسته شویم.»

کار درهم کوبیدن کاغذهای باطله که تمام شد دور تا دور هر عدل کاغذ را تسمهای آهنی میکشم و تسمه را تا آخرین حد ممکن سفت میکنم که کتابها هرقدر هم زور بزنند نتوانند دربروند. در این حال فکرم پیش این زورآزماهای سیرک است که زنجیری به سینه میبندند و قفسهٔ سینه را تا سرحد اشباع، برای گسستن زنجیر از هوا پُر میکنند. ولی عدل کاغذ باطله در آغوش پولادیش امن و امان، و درون عدل، مثل داخل ظرف خاکستر بقایای انسانی، ساکت و آرام است، و من این عدل سر به راه را بر چارچرخهای به کنار پیوندانش میرسانم و میچرخانمش، جوری که آن داشته باشم، چون که این هفته سر و کارم با یک صد باسمه از رامبراند بود، یک صد تصویر واحد از چهرهٔ پیری هنرمند، چهرهای قاچ قاچ مثل قارچ، چهرهٔ مردی که هنر و مشروب او را به لبهٔ ابدیت کشانده است و می بینید که دستی ناپیدا دارد دستگیرهٔ دَرِ آخری را از بیرون می چرخاند و دَرْ هر لحظه است که باز شود. من هم کمکم دارم چهرهٔ پف کردهٔ مشابهی

به هم میرسانم، چهرهای چون خمیر خشک شده، مثل دیوارهٔ پوسته شدهٔ آبریزگاههای عمومی، نیمه لبخند ابلهانهای بر لب، و دارم به دنیا از آن سوی علتها و رویدادهای انسانی نگاه میکنم، و تمام عدلهای کاغذیم امروز دیوارهٔ شان با تصویر چهرهٔ پیریِ آقای رامبراند وان راین پوشیده شده و من همین طور یک بند دارم کتابهای گشوده شده و کاغذ باطله در داخل شکم دستگاه فشاری می چینم.

امروز برای اولین بار متوجه شدم که دیگر در بین کناغذ باطلههایم دنبال موشها و لانه و زاد و زودشان نمیگردم. معمولاً بچه موشها را که هنوز چشمشان باز نشده بود وقتی در طبلهٔ دستگاه می انداختم مادرشان هم به دنبال آنها به دورن طبله می پرید که در سرنوشت بچهها و کلاسیکها و كاغذ باطلهها شريك شود. آدم باورش نمي شدكه دريك همچه زیرزمینی چقدر موش پیدا می شود. بیشترشان از این موشهای کو چولوی خوشخلقی هستند، در تولد نیمه کور، که دوست دارند با آدم رفیق شوند، موجوداتی که با هم یک خاصیت مشترک داریم و آن نیاز شدیدمان به ادبیات است، با رجحانی خاص نسبت به گوته و شیلر، با جلدهای تیماجی. زیرزمین من مُدام پر است از چشمان ریز درخشان و صدای خِرت خِرت جویدن کتابها. موشها بیکار که باشند مثل گربهای بازیگوشی میکنند، از تنهٔ پرس بالا و پایین میروند، با پاهای کوچکشان روی میلهٔ افقی پرس می دوند. ولی وقتی که دکمهٔ سبز را می زنم و دیوارهٔ طبله به حرکت درمی آید، یک جور پریشانی و آشویی در موشها می افتد. صدای جيرجيرها قطع مي شود. موشها ناگهان حالت جدي به خود مم گيرند. روی دویا می ایستند و گوش تیز می کنند که این صداهای تازه چیست و از كجاست. ولى جون موش با گذر لحظه، آن را فراموش مى كند، باز برمی گردند به سراغ بازیهایشان و به خرت خرت جویدن کاغذها. کاغذ هم، مثل پنير جاافتاده و شراب كهن، هرقدر كهنهتر خوشمزهتر.

زندگی من آنجنان با این موشها در هم آمیخته است که حتی وقتی هر شب، سرشب کاغذ باطلهها را حسابی با شیلنگ به آب می بندم و خیس می کنم، جوری که زیرزمین حکم استخر آبی را پیدا می کند، باز موشها خلقشان تنگ نمی شود، و حتی انگار که این آب تنی را انتظار می کشند، چون که بعدش ساعتها در کُنام کاغذیشان خود را می لیسند و گرم می کنند. بعضی وقتها اختیار موشهایم از دستم درمی رود. از زیرزمین بیرون می زنم و غرقه در فکر به آبجوفروشی می روم. در حالت خواب و خیال پشت پیشخوان می ایستم. آخر سر که دکمهٔ کتام را باز می کنم که کیف بغلی ام را دربیاورم موشی بر پیشخوان می جهد. یا وقتی که راه می افتم که بروم دو تا موش از پاچهٔ شلوارم بیرون می دوند. مستخدمههای میخانه دیوانه می شوند و می پرند روی صندلی و انگشت در گوش کرده، از بیخ گلو جیغ می کشند، و من فقط لبخندی به لب آورده، دستی ولرم و نیمه خیس به خداحافظی تکان می دهم و راهی می شوم، کله ام پر از نقشههایی خیس به خداحافظی تکان می دهم و راهی می شوم، کله ام پر از نقشههایی است که برای بسته بندی بعدی کاغذهایم دارم.

سی و پنج سال است که دارم بسته های کاغذ باطله را به تشنج می اندازم و چوب خط روز و ماه و سال را نگاه می دارم که کی من و پرسم بازنشسته می شویم. در تمام این سالها هر شب با خودم چند کتاب در کیف دستی ام به خانه برده ام و آپارتمانم در طبقهٔ دوم محلهٔ هوله شوویتسه مملو از کتاب است. زیرزمین و انباری ابزار از مدتها پیش پرشده و آشپزخانه و انباری غذا و حتی مستراح خانه را کتاب انباشته. در اتاقم تنها باریکهٔ راهی تا پنجره باز است و تا اجاق غذا، و در مستراح هم جا فقط برای نشستن

<sup>1.</sup> Holešovice

باقی مانده. درست بالای لگن توالت و یک متر و نیم بالاتر از کف مستراح، چند ردیف الوار به دیوار نصب کرده ام که بر آنها تا سقف، کتاب چیده شده؛ چیزی بیش از پانصد کیلو کتاب، و یک حرکت بی توجه، موقع بلند شدن یا نشستن، تنهٔ کوچکی به ستون اصلی حامل قفسه ها کافی است تا نیم تُن کتاب را بر من سرازیر و مرا با شلوار پایین کشیده، خرد و خمیر کند. وقتی که دیدم در خانه دیگر حتی برای یک دانه کتاب جا نیست، دوتا تختخوابی را که داشتم به هم چسباندم و بالای سر تختخواب دادم یک جور سایبان درست کردند که باز رویش تا سقف دو تُن دیگر از کتابهایی را که هر شب از محل کارم به خانه می آوردم، چیدم و پُر کردم. وقتی که میخوابم این کتابها مثل یک کابوس دو تُنی بر رؤیای من فشار می آورند. میضی وقتها که بی هوا می غلتم یا در خواب داد می زنم، با وحشت می شنوم که کتابها جابه جا می شوند، چون که کمترین تماس زانو یا فریادی کافی است تا آوار کتابها بر سرم فرود بیاید، سیلی جاری از این شاخ فراوانی ۱، مملو از کتابهای نادر، که مرا مثل شپشی در زیر خودش شاخ فراوانی ۱، مملو از کتابهای نادر، که مرا مثل شپشی در زیر خودش له کند.

شبهایی هست که به نظرم می رسد کتابها به خاطر آنکه روزی صدها موش بیگناه را له و لورده می کنم، علیه من دست به یکی کردهاند و می خواهند به انتقام، با من تسویه حساب کنند. عمل خلاف بی مجازات نمی ماند و تجاوزهای ما مدام روحمان را می آزارد. نیمه مست زیر طاقی فرسنگها متن کتاب، بر پشت می افتم و سعی می کنم یادهای ناخوش را، خاطرهٔ مکافات اعمال بد را، از ذهنم برانم، ولی نمی شود: جنگلبان ناحیهٔ مان را به یاد می آورم که یک بار یک «دَله» در آستر آستین کتش یافت

۱. در اصل شاخ بزی آکنده از غله و گل و میوه، یا ظرفی شبیه به شاخ، که مملو از میوه و غلات باشد. به طور نمادین، شاخ برکت، کنایه از فراوانی. \_م.

و به جای آنکه حیوان را بهخاطر کشتن و خوردن جوجه مرغها عادلانه بکشد، میخی در سرش کوبید و ولش کرد تا دور محوطه آنقدر بدود و جیغ بکشد تا کارش تمام شود. بعد به یادم آمد که یکسال بعد، پسر همین جنگلبان را، موقع کار با دستگاه سیمان قاطی کن، سیم لخت برق به کلهاش گرفت و کشت. همین دیشب، بیخود و بیجهت، در زیر خیمهٔ کتابهایم، ریخت شکاربانی به یادم آمد که هر وقت که در جنگلهای اطراف ما به پیکر درهم جمع شدهٔ یک جوجه تیغی میرسید، تکه چوبی را که قبلاً تیز کرده بود در شکم حیوان فرو می برد، چون که جوجه تیغی ارزش گلوله حرام کردن را نداشت. این آدم مدتی بعد دچار سرطان کبد شد و به بستر افتاد، و به جای آنهمه جوجه تیغی، سه ماه تمام با غدهای در شکم و وحشت در مغز، توی خودش جمع شده بود و جان می کند تا مرد.

ایسنهاست افکاری که وقتی صدای دسیسهٔ کتابها را بالای سرم می شنوم، مرا به وحشت می اندازد، که نکند این آوار کتاب بر سرم سرازیر شود و اوّل مرا بر بسترم له کند و بعد کف اتاق را سوراخ کرده به طبقهٔ پایین و از آنجا تا خود زیرزمین، مثل آسانسور فرود بیاید.

وحشت از این افکار است که باعث می شود شبها به جای خفتن بر بستر بر چارپایهای در کنار پنجره بخوابم. خوب که فکر می کنم اجزاء زندگی ام کاملاً با هم جور است. در محل کارم، از سوراخ سقف زیرزمین نه فقط کتاب، که بطری خالی و دوات و ماشین مفتول زنی بر سرم سرازیر می شود، و در خانه بالای سرم کتابها مدام تهدید می کنند که مرا یا می کشند یا حداقل ناقصم می کنند. این شمشیر داموکلسی که از سقف اتاق و مستراح خانه ام آویخته ام وادارم می کند که به همان تعداد دفعاتی که در محل کارم به آبجوخانه می روم، در خانه هم با سبو راه آبجوخانه را در

پیش بگیرم، و این یگانه وسیلهٔ دفاع من، در مقابل این فلاکت زیباست.

هفته ای یکبار به دیدار دایی ام می روم و در باغ بزرگ او دنبال جایی میگردم که وقتی من و پرسم بازنشسته شدیم، پرس را در آنجا قرار بدهم. فكر خريدن پرس، موقعي كه بازنشسته شدم، فكر من نبود، فكر او بود. دایی ام چهل سال در راه آهن کار کرد. کارش بالابر دن و پایین آوردن تیرک راهداری در تقاطعها بود. چهل سال در مقام راهدار، چهل سال مثل من، در زندگی اش هیچ شوق و لذتی بجز کارش وجود نداشت و بعد که بازنشسته شد، دید که بدون اتاقک راهداری نمی تواند زندگی کند. این است که رفت و از یک ایستگاه راه آهن متروک حوالی مرز، برجک دست دومی خرید و اتاقکی درست کرد و برجک و دستگاه کنترل تیرک راهداری را در آنجا نصب کرد و بعد خودش و چند تا از رفقایش که لکوموتیورانهای بازنشسته بودند، پولهایشان را روی هم گذاشتند و از اسقاط فروشی، یک لکوموتیو کوچک مارک اورنشتاین و کویل ۱، که زمانی در کارخانهٔ ذوب آهن واگنهای بی جداره و اتاقکهای حمل زغال را می کشید، و مقداری ریل و سه تا واگن کوچک که جایی در انبار قراضه فروشیهای راه آهن بیدا کردند، خریدند و توی آن باغ کهن، دور تا دور درختها را ریلگذاری کردند و بعد، هر شنبه و یکشنبه، این لکوموتیو کوچک را سوخت می زدند و بعدازظهرها به بچهها سواری می دادند. بعد، غروب که می شد، می نشستند به آبجو خوردن و آواز خوانـدن. خودشان شنگول سوار قطار می شدند یا دسته جمعی در لکوموتیو م ایستادند که لکوموتیو با این گروه، هیئت مجسمهٔ نیل، خدای

<sup>1.</sup> Ohrenstein & Koppel

رودخانه، را پیدا می کرد. پیکر لمیدهٔ آدونیس، که بر آن جا به جا پیکره هایی نشانده بودند.

یک روز، باز برای نشان کردن جای پرس، به دیدار دایی ام رفتم. این وسط هوا کمکم تاریک شد و من قطار را دیدم که با چراغهای روشن، با آخرین سرعت، درختهای سیب و گلابی را دور می زد، و دایی ام را دیدم که در اتاقک راهداری نشسته و سوزن خط را جابهجا می کند، و از برق گاهگداری پیمانهٔ آبجوخوریاش میشد فهمید که او هم، مثل لکوموتیو کوچکش، روغنزده و روبراه است. از میان هلهله و داد و فریاد بجهها گذشتم، بدون آنکه کسی دعوتم کند که به نزدشان بیایم و مشروبی تعارفم کند. سخت سرگرم بازیهایشان بودند که در واقع چیزی جز ادامهٔ شغلی که یک عمر با شوق انجام داده بودند، نبود. راهم را، مثل هابیل، داغ بر پیشانی، ادامه دادم و یک ساعتی برای خودم چرخیدم. بعد که برگشتم ببینم کسی صدایم میزند یا نه، دیدم که هیچکس در بند من نیست، و بعد از عبور از دَر بزرگ باغ، یک بار دیگر، برای آخرینبار، برگشتم و در روشنایی فانوسها و اتاقک روشن، تنها چیزی که دیدم حرکات درهم و برهم سایهٔ پیرمردها و بچهها بود، و قطار که بار دیگر، در مسیر ریلهای پوسیده و جابه جا قطع شده اش، سوت زنان می کوبید و می رفت؛ صدای قطار مثل نغمهای از ارگ دستی بود که مدام آهنگ واحدی را تکرار کند، آهنگی چنان گیرا و روحنواز که آدم دیگر در تمام عمر نخواهـد نغمهای جز آن بشنود. هر چند از آن راه دور بعید بودکه کسی بتواند مرا ببیند، می دانستم که دایی ام مرا دیده و در تمام مدتی که لابه لای درختها میگشته ام چشم از من برنداشته. در این لحظه دایی ام دستش را از روی دستهٔ اهرم کنترل برداشت و انگشتها را به شکل غریبی، جوری که بخواهد هوا را مرتعش كند، برايم تكان داد، و من هم برايش دست تكان

دادم. در آن لحظه حال کسانی را داشتیم که در دو قطار که در جهت مخالف یکدیگر در حرکت هستند، با تکان دادن دست با هم خداحافظی کنند.

در راه برگشتن وقتی که به حومهٔ پراگ رسیدم، سوسیسی خریدم و موقعی که شروع به خوردن آن کردم ناگهان وحشتم گرفت، چون بـدون آنکه سرخم کنم سر سوسیس با لبهای داغم تماس گرفت. به پایین که نگاه کردم (سوسیس را در ارتفاع کمرم نگاه داشته بودم)، دیدم که سر دیگر سوسیس دارد به کفشهایم میساید. بعد که سوسیس را با هر دو دست بالاتر آوردم دیدم که این یک سوسیس کاملاً معمولی است و فهمیدم که این خودم هستم که آب رفته ام، که در این ده سالهٔ اخیر کوتاهتر شده ام. به خانه که رسیدم دویست ـ سیصدتایی کتاب از جلوی در آشیزخانه کنار زدم و جایی را که با مداد کبیه بر در علامت زده بودم (که در تاریخهای مختلف طول قامتم را نشان می داد) پیدا کردم. بعد کتابی برداشتم، پشت به چارچوب در دادم و کتاب را صاف روی سرم فشردم و بعد سر جایم چرخیدم و با مداد علامت دیگری بر چارچوب گذاشتم. با همان نگاه عادی می شد دریافت که در این هشت سالهٔ اخیر، به نسبت آخرین باری که طول قدّم را اندازه گرفته بودم، نه سانت کوتاهتر شدهام. چشمم به تودهٔ انبوه کتابهای روی سایبان بالای تختم افتاد و فهمیدم که به این خاطر قوزی شدهام که مدام بار دو تُن کتاب بالای سر تختخوابم را بر دوش میکشم. سی و پنج سال است که دارم کاغذ باطله روی هم می کوبم و اگر قرار بود از نو شروع کنم، باز همین کار را در پیش می گرفتم. با این همه، سالی سه چهار بار جوش می آورم: ناگهان فضا برایم تنگ می شود و ضجه ـ نالهها، دشنامها و مته به خشخاش گذاشتنهای رئیسم که انگار با بلندگو توی مغز و گوشم می کوبد، زیرزمین را برایم به جهنمی تبدیل می کند. کاغذ باطلههایی که خیس و کیکزده تا سقف تل شده، چنان تخمیر می شود و به گند می افتد که کود حیوانی پیشاش گل و ریحان است. در اعماق زیر زمین من مردایی است که دارد می گندد و از آن حباب بر می خیز د، مثل حبابهایم ، که از تنهٔ درختی در حال پوسیدن، به سطح گنداب بیاید. ناچارم که گاهی به بیرون بزنم، از پرسام باید گاهی فرار کنم؛ ولی قصد هوای آزاد را ندارم. دیگر تحمل هوای آزاد را ندارم. هوای آزاد، مثل سیگار هاوانا، گلویم را می خراشد و به سرفهام می اندازد. در نتیجه، در حالی که رئیسم دست استیصال به هم میساید و داد می زند و باران تهدید بر سرم مهربارد، از زیرزمین خودم، همینطور بی هوا، راهی جستوجوی زیرزمینها و سردابههای دیگر می شوم. بیشتر، اتاقکهای سوخت اندازی حرارت مرکزی ساختمانها را دوست داشتم که در آنها مردانی با

تحصیلات عالی، مثل سکی که به لانهاش، به شغلهای خود زنجیر شدهاند. مرداني كه بهصورت نوعي تحقيق جامعهشناسانه، تاريخچه زمانهٔ خویش را می نویسند و من از آنها بود که آموختم چگونه طبقهٔ متوسط تحصيلكرده و اهل مطبوعات نزول كرد، چطور طبقهٔ كارگر از اعماق، به سطح اجتماع آمد و طبقهٔ نخبه و دانشگاه دیده، در مقام کارگر، چطور ادای وظیفه میکند. بهترین دوستانم در بین این گروه، دو عضو سابق آکادمی علوم هستند که کارشان به فاضلاب شهر مربوط می شود و این دو نفر درباره فاضلاب و مجراهای چپاندر قیچیاش در زیر شهر پراگ گزارش محقّقانهای نوشتهاند. از آنها بودکه آموختم جریان مدفوعی كه شنبه ها وارد مركز تصفيه فاضلاب ناحيه بُند بابا مي شود، با نوع مدفوعی که دوشنبه ها وارد همین مرکز می شود تفاوت اساسی دارد، و نوع محتوی فاضلابها هر روز چنان با روز دیگر فرق دارد، که در رابطه با جریان فاضلابها و نوع آن می شود نموداری ترسیم کرد. مثلاً در ارتباط با فراز و فرود جریان کایوتها در شبکهٔ فاضلابها می توان بهطور متوسط تعداد دفعات مباشرت را در نواحی مختلف یراگ مشخص کرد، ولی در بین تمام اطلاعاتی که از این افراد آموختم، آنچه بیش از هر چیز در من اثر کر د این قضیه بو د که در فاضلابهای شهر ، بین موشهای سفید و خاکستری جنگی بسیار شبیه به جنگهای انسانی، مدام در جریان است، که هر چند همیشه به پیروزی مطلق موشهای درشت خاکستری ختم میشد، ولی آناً آنها را باز به دو گروه مجزا، دو طایفهٔ متضاد، دو فرقه موش بسیار منسجم و سازمان دیده تقسیم می کرد؛ دو فرقهای که در همان لحظه برای کسب تفوق بر فاضلابها، در نبر د مرگ و زندگی در سراسر کانالهای فاضلاب زیر

<sup>1.</sup> Pod Baba.

یراگ درگیر بو دند. جنگ بزرگ موشها برای بهدست آوردن حق مالکیت مطلق بر تمامي زباله هايي كه در فاضلابها جريان داشت. از دوستان فاضلابکار آکادمیسینام آموختم که همچه که جنگ حاضر به پایان رسید، جبههٔ برنده، مثل گاز و فلز و همهٔ مواد آلی، به دو اردوی از نظر دیالکتیک معارض تقسیم می شود، مبارزه دوباره در زندگی تحرکی ایجاد می کند. میل به حلّ و فصل این درگیری، لحظه به لحظه نوعی توازن ایجاب میکند و دنیا، در شکل و حرکت کلی خود، حتی یک لحظه هم لنگ نمیزند ... حالا می فهمیدم که رمبو حق داشت که گفت: «جنگِ روح همانقدر وحشتناك است كه جنگ مسلحانه»؛ حالا مفهوم واقعى اين كلام بى رحمانه مسيح را درمى يافتم كه «برايتان صلح نياوردهام، شمشير آوردهام.» با دیدار از زیرزمینها و اطلاع از وضع فاضلابها به خودم تسکین میدادم. منی که خلاف ارادهام و ناخودآگاه دانش آموختهام، همیشه از این کلام هگل حیرت می کردم که می گفت: «تنها چیزی که در جهان جای هراس دارد، وضعیت متحجر است، وضع بی تحرکِ احتضار، و تنها چیزی که ارزش شادمانی دارد وضعی است که در آن نه تنها فرد، که کل جامعه، در حال مبارزهای مدام، برای توجیه خویش است، مبارزهای که به وساطت آن جامعه بتواند جوان شود و به اشکال زندگی جدیدی دست یابد.»

سرگشته در خیابانهای پراگ در راه بازگشت به زیرزمین خودم، چشمهای اشعهٔ ایکسم را به کار انداختم و از ورای پیاده روهای شفاف به درون مجرای فاضلاب چشم دوختم. در آنجا فرماندهان موش را دیدم که دارند برای قوای موشها طرح عملیات جنگی می ریزند. ژنرالها در واکی ـتاکی هایشان با تحکم فرمان می دهند که فشار در کدام جبهه باید تشدید یابد. گوشم به صدای خِرت خِرت جویدن دندان موشها زیرپایم، در

اندیشهٔ اندوه ساختار جهان، به راهم ادامه دادم، و هنگامی که از پشت پردهٔ اشک به بالا نگاه کردم چیزی دیدم که قبلاً هرگز بهش توجه نکرده بودم، یعنی نمای ساختمانها، جبههٔ تمام بناها، از دولتی گرفته تا خصوصی (و من همه را حالا تا انتهای لولههای ناودان می دیدم) آئینهٔ نمودار همهٔ آن چیزی بود که هگل و گوته رؤیایش را در سر پرورانده بودند: یونان در وجود ما، آن روح و خصوصیت زیبای هِلِنی، همچون نمونه و هدف. ردیف ستونهای دوریک را و کانالهای کتیبهپوش را ستونهای کُرنیتی را با تزیین شاخ و برگشان دیدم، ستونهای رومی و «یون»ی را ببا پیچکها و استونههای فاخرش. گچبُریهای گُل آرا را دیدم و دهلیزهای معبدواره را. ستونهایی دیدم به شکل مجسمههای پوشیدهٔ زنان و طارمیهایی را که تا لب بام ساختمانها میرسید و در سایهشان گذر کردم. در محلههای فقیرانه تر شهر نیز همهٔ اینها را دیده بودم: یونان که نقش خود را حتی بر عادیترین بناها به جا نهاده بود، بر طاقی سردرهایی که مزین به پیکرهٔ زنان و مردان برهنه و غنچه و شاخ گیاهان بیگانه بود ...

به راهم ادامه دادم. همچنان به فکر نکتهای بودم که سوخت اندازهای دانشگاه دیده به من گفته بودند: اروپای شرقی از بیرون دروازههای پراگ آغاز نمی شود، بلکه نقطهٔ شروعش جایی در حوالی آخرین ایستگاه راه آهن سبک آمپیر در گالیتسیا است، در دور ترین حدود سه گوشهٔ سر در یونانی مزین [تیمپانوم] یونانی، و درگیری و پیوند پراگ با یونان، از سطح نمای ساختمانهایش، به مراتب عمیقتر است، پیوندی است در مغزِ سر ساکنان پراگ، زیراکه دبیرستانهای کلاسیک و دانشگاههای علوم انسانی ما، جمجمهٔ میلیونها چک را با رُم و یونان انباشته اند. در همان حال که

۱. Galicia نقطه ای در جنوب شرقی لهستان و شمال غربی اوکراین. ـ م.

ف اضلابهای پراگ میدان جنگی بی معنی بین دو سپاه موشهاست، زیرزمینهایش محل کار فرشتگان ساقط است؛ مردان دانشگاه دیدهای که در نبردی که هرگز درش نقشی نداشتهاند شکست خوردهاند و با وجود این در کار پیشرفت به سوی تصویر روشنتری از جهاناند.

به زیرزمین خودم که برگشتم و موشهای کوچکم را که دیدم که ورجهورجه كنان به استقبال من مي آيند و به من خوشامد مي گويند، فكرم متوجهٔ دریجهای شد که در کف چاه آسانسور حمل بار نصب شده بود و به فاضلاب باز می شد. از نردبان تا انتهای چاه پایین رفتم و به خودم جرئت دادم، دریچه را گرفته، کشیدم و باز کردم. بعد زانو زدم و به صدای فِش فِش جريان آب، هلهله سيفون كشيده شده تو التها، قُل قُل اَهـنگين دستشوییها، و جریان آب کف آلود وان حمامها گوش سیردم، طوری که آدم به صدای هجوم امواج کوچک دریا و آبهای شور گوش بدهد. بعد خوب گوش تیز کردم و در ورای همهمهٔ امواج، طنین دادوفریاد موشهای جنگاور را شنیدم. صدای خرت خرت جویدن گوشت، ضجه و هلهله و تَب تَب بدنهایی دست به گریبان را، صداهایی دوردست. ولی می دانستم که کافی است، دریچهٔ هر فاضلابی را در هر نقطه از شهر بردارم تا قدم به قلب مبارزهٔ مرگ و زندگی بگذارم. در همه جای شهر نبرد موشان ادامه داشت، آن ـ به اصطلاح ـ جنگ نهایی ای که باید به هلهلهٔ تحسین و شادمانی عظیم ختم می شد و آن شادمانی ای که فقط تا لحظه ای دوام می آورد که بهانهای تازه برای آغاز جنگ جدیدی یافت می شد.

دریچه را سرجایش گذاشتم و به سرکارم برگشتم، غنی از این دانش که در همان لحظه، در تمامی کانالهای فاضلاب شهر، نبردی سبعانه جریان دارد. فکر کردم که حتی اگر آسمان موشها هم عاری از هرگونه عاطفهای باشد، من چگونه می توانم عاطفه داشته باشم؟ منی که سی و پنج سال

است دارم کاغذ باطله روی هم می کوبم و در پی این همه سال زندگی در زیرزمین خودم هم کمکم دارم به موشها شباهت پیدا می کنم. هر چند پشت دفتر رئیسمان دوش حمام هست، حمام کردن را دوست ندارم، چون که اگر حمام کنم فوراً مرضی، چیزی می گیرم. چون با دست کار می کنم در رعایت نظافت نباید افراط کنم. دستهایم را تا شب و پایان کارم نمی شویم، چون که اگر در طی روز دستهایم را چندبار بشویم، کف دستم ترک برمی دارد. فقط بعضی وقتها که آرزوی شباهت با ربّالنوع زیبایی یونانی به من دست می دهد، یک پا و شاید حتی گردنم را می شویم. هفته بعدش، پای دیگر و یک دست و بازویم را می شویم و موقعی که جشن مذهبی بزرگی در پیش باشد، سینه و هر دو پایم را؛ ولی در این جور موارد باید پیشاپیش داروی ضد آلرژی مصرف کنم، وگرنه دچار تب ناشی از آلرژی می شوم، حتی اگر در قلب زمستان باشد.

حالا باز به سراغ دستگاه پرسام برگشته ام، دارم کاغذ باطله روی هم می کویم و در دل هر عَدلِ کاغذ، یک فیلسوف کلاسیک جا می دهم. گردش امروز صبح در پراگ قدری آرامم کرده است. ذهنم از این اندیشه قدری آرامش پیدا کرده که تنها این من نیستم، بلکه در این لحظه در پراگ هزاران نفر دیگر دارند در زیرزمینها کار می کنند و ذهنشان پُر از افکار زیبا و زندگی بخش است. کمی آرام گرفته ام و کارم نیز امروز انگار دارد قدری آسانتر صورت می گیرد. در واقع دارم به طور خودکار و بی تفکر کار می کنم، جوری که در حین کار می توانم به درون رَحمِ زمان، به دوران جوانی ام بازگردم، به روزگاری که هر روز شنبه ها شلوارم را اتو می کشیدم و کفشم را بدقت واکس می زدم، چون آدم جوان که هست نظافت و مرتب بودن و تصویر خودش را دوست دارد، تصویری که آدم برای بهتر کردنش بودن و تصویر خودش را دوست دارد، تصویری که آدم برای بهتر کردنش تلاش می کند. به هر جهت اتوی زغالی را در هوا تاب می دادم تا زغال

درش خوب بگیرد و ازش جرقه بجهد. بعد شلوار را بر تختهٔ اتو پهن می کردم. اول می کشیدم و خطش را صاف می کردم، بعد بر آن پارچهای می گستراندم. دهانم را پر از آب می کردم و بر پارچه پف نم می زدم و بعد شلوار را بدقت اتو می کردم، بخصوص لنگهٔ پای راست را، چون که موقع بازی بولینگ کوچهای عادت داشتم که قبل از پر تاب توپ، یک لحظه زانو به زمین بزنم. در پایان، پارچهٔ داغی را که بخار می کرد از روی شلوار با دقت و احتیاط برمی داشتم، نفس در سینه حبس کرده که خط شلوار خوب اتو شده یا نه، که بعد آن را به پاکنم و عازم شوم، همان طوری که هر شنبه عازم میدان ده کده می شدم، که قبل از رسیدن به تودهٔ هیزم انبار شده جلوی میخانهٔ «پایین ده» برمی گشتم و نگاهی به مادرم می انداختم که داشت از دور مرا تماشا می کرد که خاطرجمع شود که همه چیز مرتب است و من در اوج جلوه هستم.

شب است و به مجلس رقص رفته ام. ماریا یا به قول من مانچا، دختری که باهاش قرار دارم از در وارد می شود. دنبالهٔ روبانهایی که به گیسوانش بسته پشت سرش آویزان است. موسیقی شروع می شود و ما به رقص درمی آییم. تنها با اوست که می رقصم. می رقصیم و دنیا دورمان مثل چرخ فلک می چرخد. گاهی که از زیر چشم نگاه می کنم که در بین اطرافیانمان کجا فاصله ای ایجاد شده تا مانچا را در این رقص پولکا به آن جا هدایت کنم، می بینم که در حرکت چرخانمان دنبالهٔ روبانهای بلند او به صورت افقی در هوا موج می زند، و هر وقت که حرکت چرخیدنمان کند می شود دنبالهٔ روبانها فرو می افتد، تا باز به چرخش سرعت ببخشیم و روبانها باز در هوا به اهتزاز دربیایند و به انگشتان من بسایند که دست او را گرفته است، دست ظریفی که دستمال نازک سفید برودری دوزی شده ای را در پنجه می فشر د. در این لحظه است که برای اولین بار به او می گریم که

دوستش دارم و او هم کنار گوشم زمزمه می کند که از زمانی که با یکدیگر هممدرسهای بودیم مرا دوست می دارد، و مرا در این لحظه محکمتر در آغوش می گیرد، و می پرسد که می شود که در مراسم انتخاب خانمها، من شریک رقص او باشم؟ و من با صدای بلند می گویم «بله»، و تازه قسمتی که خانمها در طی رقص باید شریک رقص خود را انتخاب کنند شروع شده که مانچا ناگهان رنگش می پرد و می گوید که می رود و الساعه برمی گردد.

وقتی که برمی گردد دستهایش سرد است، ولی ما باز رقص را از سر می گیریم و من او را جوری به چرخ در می آورم که همه ببینند چه رقاص ماهری هستم و ما چه زوج مناسب و جذابی هستیم، و پولکا به اوج گیج کننده اش می رسد و باز روبانهای مانچا با دنبالهٔ کاه رنگ گیسوانش گیج کننده اش می رسد و باز روبانهای مانچا با دنبالهٔ کاه رنگ گیسوانش گرداگرد ما در هوا به چرخش در می آید، و در این لحظه است که ناگهان متوجه می شوم که اطرافیان ما از رقص باز ایستاده اند و دارند با کراهت خودشان را از ماکنار می کشند و دور ما دایرهٔ وسیعی ایجاد شده و ما دوتا تنها داریم می رقصیم، متوجه می شوم که دیگران برای تحسین بیشتر ما از فاصله ای دور تر از ما جدا نشده اند، بلکه قصد اجتناب از ما را دارند، چون که همراه با چرخش ما، نیروی گریز از مرکز دارد چیز وحشتناکی را بر آنها می پاشد، چه چیزش را هنوز من و مانچا نمی دانیم، تا اینکه مادر مانچا وحشتزده به سوی ما می دود و دست دخترش را می گیرد و دوتایی از مجلس رقص و میخانهٔ پایین ده بیرون می دوند و می روند و می روند که دیگر پشت سرشان را هم نگاه نمی کنند و سالها می گذرد و من دیگر چشمم به مانچا نمی افتد.

داستان از این قرار بود که مانچا طوری از قضیهٔ انتخاب خانمها و اعتراف عاشقانهٔ من به هیجان آمده بود که معدهاش آشوب شده و ناچار

به توالت پناه بردهبود، غافل از آنکه دنبالهٔ روبانهایش در لگن توالت آویخته و به کثافت آغشته شده است. بعد که باز به تالار برگشت و ما رقص سریع و چرخانمان را از سر گرفتیم، آنچه او بر دنبالهٔ روبانهایش با خود آورده بود، با چرخش رقص و طبق قانون گریز از مرکز، به اطراف پاشیده، تمام حضّاری را که در تیررس بودند دربر گرفتهبود. از آن به بعد بود که به او لقب «مانچا بوگندو» دادند.

دکمهٔ سبز پرس را می زنم و دیواره های طبله پیش می آیند. دکمهٔ قرمز را می زنم و در این حرکت، مثل فانوس چین ـ چین آکاردئون، چیزی از وضعیت اساسی جهان هست، مثل دایره ای که از نقطه ای آغاز می شود و باز به همان نقطه ختم می شود. مانچا که از اوج افتخار به زیرافتاده بود اسیر ننگ و شرم باقی ماند، هر چند او در این جریان تقصیری نداشت و آنچه رخ داد یک امر بسیار طبیعی بود. اگر در این قضیهٔ روبان پای گوته در میان بود، این قصور را به [معشوقه اش] اولریکه فُن لِه وِتزو ا می بخشید. اگر شلینگ آ بود نیز حتماً این خطای کارولینهٔ آخویش را نادیده می گرفت. ولی گمان نمی کنم که لایبنیت می در مورد معشوقهٔ درباری اش سوفی شارلوت در مورد این ماجرای روبانها اغماض می کرد. از هولدرلین شیرار حساس و مادام گنتار هم بگذریم.

چند سال بعد که دوباره به مانچا برخوردم (خانواده برای فرار از این قضیهٔ روبان به ناحیهٔ موراویا نقل مکان کرده بود) از او خواستم که مرا ببخشد (چون که من در هر موردی، برای هر چه در هر کجا اتفاق می افتد، به خاطر تمام وقایع ناگواری که در روزنامه ها می خوانم، شخص خودم را گناهکار می دانم و حس می کنم که تمام این اتفاقات زیر سر من است.)

<sup>1.</sup> Ulrike von levetzow

<sup>2.</sup> Schelling

<sup>3.</sup> Karoline

<sup>4.</sup> Leibniz

<sup>5.</sup> Sophie Charlotte

<sup>6.</sup> Hölderlin

مانچا مرا بخشید و من دعوتش کردم که با هم به سفری برویم، چون که در بخت آزمایی پنجهزار کرون بردهبودم، و از آنجایی که از پول و مکافات دفتر پسانداز بازکردن بدم می آید، برای خرج کردن این پول تا سکهٔ آخر قرار نداشتم. پس با مانچا عازم ناحیهٔ کوهستان طلایی شدیم و در هتل ریز ۱ جاگرفتیم که هتل مجللی بود و می دانستم که هرچه زودتر پولهای من و تشویش همراه با آن را به باد خواهد داد. هر شب مردان مقیم هتل در جلب توجه مانچا با هم رقابت می کردند. پیدا بود که به من حسودیشان می شود، مخصوصاً کارخانه دار ثروتمندی به اسم آقای بینا ۲، که همراه با سایرین، برای به دام انداختن مانچا و درآوردنش از دست من، با جمعی رقابت می کرد. ولی من خوشبخت بودم، خوشبخت که دارم پول خرج می کنم و هر چه را که میل داشته باشم می توانم برآورده کنم.

اواسط زمستان بود و هر روز آفتاب می درخشید. مانچای زیبای آفتاب سوختهٔ من با بلوز بی آستین و سینه بازش، در محاصرهٔ مردان، در دامنه های درخشان و پربرف، به اسکی میپرداخت، و من می نشستم و نرم نرم به کنیاکم لب میزدم. ظهر که می شد مردان اسکی باز همه برمی گشتند و در تراس جلوی هتل، یک ردیف پنجاه تایی صندلی و نیمکت را اشغال می کردند و آفتاب می گرفتند و کنار دستشان سی تا میز کوچک آکنده از انواع لیکور و آپرتیو نیروبخش بود. مانچا تا آخرین لحظهٔ غروب به اسکی ادامه می داد و بعد، قبل از آنکه آفتاب پایین برود، به سوی هتل سرازیر می شد.

یک روز مانده به آخر اقامتمان که برایم پانصد کرون بیشتر نمانده بود، در ردیف مهمانهای دیگر در تراس هتل نشسته بودم چشم به مانچای

<sup>1.</sup> Renner 2. Jina

زیبای برنزه داشتم که از «قلهٔ طلایی» به زیر می لغزید. نشسته بودیم و با آقای یینای کارخانهدار که احتمالاً مرا هم (چون چهار روزه چهار هزار و پانصد کرون خرج کرده بودم) کارخانهدار میدانست گیلاس به گیلاس میزدیم و چشممان به مانچا بود که در حال اسکی رفت و پشت یک ردیف کاج و صنوبر انبوه ناپدید شد. چند دقیقه بعد از پشت درختها درآمد و سیر خویش را بر دامنه ادامه داد و مثل همیشه جلوی هتل متوقف شد. روز گرم و بسیار زیبایی بود، به طوری که تمام صندلیها و نیمکتهای تراس مقابل هتل اشغال بو د و یکی از مستخدمها رفت و چند تا صندلی اضافه آورد. در این بین مانچای من مثل هر روز، به حالت رژه از جلوی ردیف مهمانهایی که در آفتاب نشسته بودند گذرکرد. آقای پینا واقعاً حق داشت. مانچا آن روز در اوج زیبایی بود. اما وقتی که به جلوی آفتاب برستها رسید دیدم که سر زنها با حرکت او چرخید و بعد شروع کردند به یکی خندیدن و با دست جلوی دهان را پوشاندن. هر چه مانچا جلوتر می آمد زنهای بیشتری جلوی خندهٔ خود را می گرفتند و مردهای بیشتری به پشت می افتادند و با روزنامه جلوی صورت خود را می یو شاندند، طوری که انگار غش کر دهاند یا می خواهند جلوی آفتاب را سایه کنند. وقتی که مانچا به من رسید و از جلوی من رد شد دیدم که بر یکی از چوبهای اسکیاش، درست پشت یوتین اسکی، یک فضلهٔ عظیم به جا گذاشته است، فضلهای به اندازهٔ وزنهٔ کاغذی که شاعر معروفمان ورخلیتسکی ا دربارهاش آن شعر زیبا را سروده است. در اینجا بود که دیدم به فصل دوّم زندگی مانچا رسیدهایم، مانچایی که هنوز به اوج افتخار نر سیده، هرگز از دست شرم رها نخواهد شد.

<sup>1.</sup> Verchlicky

آقای یینای کارخانه داریک نگاه به اثر عظیمی که مانچا پشت درختهای کاج و صنوبر قلهٔ طلایی بر چوب اسکی اش به جا نهاده بود انداخت و غش کرد و آن روز تا غروب رنگش پریده بود، در حالی که مانچا به رنگ لبو درآمده بود ... نه، آسمان عاطفه نمی شناسد، همچنان که انسان دویا بویی از عاطفه نبرده است.

ایستادهام و دارم کاغذ باطله روی هم می کوبم و عدل پشت عدل، بستهٔ کاغذ درست می کنم. در قلب هر عدل کاغذ، کتابی را که صفحهای در زیباترین قسمتش را گشودهام دفن می کنم. ذهنم در این حال به یاد مانچا است که آن شب با او آخرین کرونهای بازماندهام را شامپانی نوشیدیم. هر چند نه شامپانی برای زدودن خاطرهٔ نمایش دادن اثرش در برابر حضار کفاف کرد و نه کنیاک.

آن شب، تمام شب را به او التماس كردم كه به خاطر اتفاقى كه افتاده بود مرا ببخشد، ولى او سرباز زد و فردا صبح زود، سربلند و مغرور، هتل را ترك كرد؛ سربلند در تأييد اين گفتهٔ لائوتسه كه «شرم خود را بشناس و غرورت را حفظ كن». اين زن واقعاً كه موجود نمونهاى بود.

کتاب دفتر فضائل را در صفحهٔ مناسب باز می کنم و همچون راهبی آن را بر محراب قربانگاه دستگاه پرسم قرار می دهم، در قلب طبلهای که پر از کاغذهای کثیف نانوایی و کیسه های خالی سیمان است. دکمهٔ سبز را می زنم و پرس همچون انگشتانی که در دعایی بی امید درهم گره خورده باشد، به پیچ و تاب می افتد. چشمم به پرس است که دارد دفتر فضائل را درهم می کوبد، دفتری که تصویر دوره ای خاص از زندگی دلدار جوانی ام را برایم تداعی کرد، در همین حال، همچون مضمونی نهانی، از اعماق فاضلابی که درش دو سپاه موش در نبرد مرگ و زندگی درگیر بودند، مادای فش فش آب می آمد؛ یک مفهوم پنهان زیرزمینی. روز زیبایی بود.

یک روز بعدازظهر از قصابخانه برایم یک کامیون بار کاغذ خون آلود و جعبههای خون چکان آوردند. جعبه محمولهای که بوی سنگین و ناخوشش حالم را به هم می زد و سراپایم را مثل شاگرد قصابها غرق خون می کرد. پس برای تلافی، یک جلد کتاب گشودهٔ در ستایش جنون از اراسموس را با احترام در نخستین عدل جا دادم، در عدل دوم با حالت تقدس یک جلد دون کارلوس از شیلر و در سومی برای آنکه کلام به خون آغشته شود نسخهای از اینک انسان نیچه را. در تمام این احوال در حین کار ابری از مگسهای در شت و حشتناکی که قصابها با خودشان از سلاخ خانه آورده بودند، با وز وز شدید و جنون آمیزی دور سرم می چرخیدند و به صورتم حمله می کردند.

چهارمین پیمانهٔ آبجو را که تمام کردم دیدم که در کنار دستگاه پرسم مرد جوان مطبوعی ایستاده و آناً فهمیدم که خود عیسی مسیح است. طولی نکشید که پیرمردی با چهرهٔ پر چروک به او ملحق شد، و او را هم آناً شناختم که کسی جز لائوتسه نمی تواند باشد. این دو نفر، طوری که انگار خواسته باشند کار قیاس بین خودشان را برایم آسان کنند، در کنار هم ایستاده بودند، پیرمرد موقری و جوانی، و هزاران مگس سبز که با وز وزی

شدید دیوانهوار شیرجه می زدند و از تن و بال کبودشان تابلوی جاندار عظیمی را، متشکل از قوسها و ضربههای ترشحی مدام جابهجا شونده، شبیه به جریان رنگ در تابلوهای عظیم جکسون پولاک برودری دوزی می کردند. از دیدن این دو نفر در آنجا حیرتی نکردم. اجداد پدریام هم مشروب که میخوردندگاهی از این تصوّرها داشتند، ولی موجوداتی که در حال مستی به نظر آنها می رسیدند شخصیتهای قصه و افسانه بودند. پدر بزرگم در پرسهگردیهایش با انواع و اقسام پریهای چشمه و دریا روبهرو می شد، و جدّم به جن و اشباح و پریهایی که در کارخانهٔ آبجوسازی بسر او ظاهر می شدند اعتقاد داشت. ولی من، با دانش ناخواسته آموختهام، وقتى كه زير سايبان دويست كيلويي كتابهايم، گسترده بر بالای سرم، میخوابم، بر الوارهای بالای سرم، شلینگ و هگل به ظهور میرسند که در سال واحدی به دنیا آمدند. یک بار هم اراسموس رُتردامي با اسبش به كنار بسترم آمد و از من پرسيد راه دريا كجاست. بنابراین، آن روز از ظهور آن دو شخصیت محبوب دیگرم درکنارم حیرتی نکردم. آن دو راکه در جوار هم دیدم برای اولین بار دریافتم که سن و سال هر یک از آنها برای درک مفهوم تعالیم و اندیشههایشان چه قدر اهمیت دارد. در رقص جنونآميز مگسها، با روپوش خونآلودم، به جلو خم می شدم و به نوبت دکمهٔ سبز و سیس دکمهٔ قرمز را می زدم و نگاهم به مسیح بود، به این جوان پرشور و اعتقاد که بر قلّهای ایستاده و میخواهد دنیا را دگرگون کند، در حالی که آن پیرمرد در کنارش فروتنانه نگاه می کرد و راه وصول به ابدیت را بازگشت به سرچشمهها می دانست. چشمم به مسیح بود که طلسم دعا بر سر واقعیت میگسترد، دعایی که به معجزه ختم می شد، در حالی که لائوتسه، در مسیر عظیم «تا ـ ثو»، قوانین طبیعی را دنبال میکرد و تنها این گونه به آگاهی ناآگاه میرسید. به این دو نفر به تناوب نگاه می کردم و در تمام آن مدت، بغل بغل کاغذهای خیس سرخ در طبلهٔ دستگاه می ریختم و سر و صورتم تمام غرقه در خون بود. دکمهٔ سبز را زدم و دیواره های طبله به حرکت درآمد و تلی کاغذهای نفرت انگیز و مگسهایی را که از بقایای گوشت دل نمی کنند، با هم و در هم، له و لورده کرد. مگسها، دیوانهٔ بوی گوشت، بر این کاغذها جفتگیری می کردند و با شور و جنون، دور طبلهٔ کاغذها می چرخیدند و پسرده ای ضسخیم گسرداگسرد من می کشیدند، همچون نوترونها و پروتونهایی که به دور هستهٔ اتمهای خویش می گردند.

جرعه جرعه آبجو میخوردم و همچنان چشم به مسیح جوان داشتم که در میان جمعی مردان جوان و دخترکان زیبا ایستاده، در حالی که لائوتسه یکه و تنها، به دنبال یک وجب خاک میگشت که گور شایستهٔ او باشد.

کار دستگاه به مرحله نهایی می رسید و از زیر طبله قطره های خون و بقایای له شدهٔ مگسها جاری بود. من همچنان چشم به مسیح جوان داشتم که از خلسهای سرخوشانه آکنده بود. به لائوتسه نگاه می کردم که غرق اندوه و تفکر، به کنار طبلهٔ من تکیه زده بود و به حالتی بی اعتنا و کمی تحقیر آمیز، نگاه می کرد. مسیح را دیدم که مطمئن و قاطع، موعظه صادر می کند و کوه را به حرکت در می آورد، و لائوتسه را که پردهای توری از خِرَدی به کلام درنیامدنی بر سر زیرزمین من می گستراند، مسیح را چون مارپیچ خوشبینی دیدم و لائوتسه را چون دایرهٔ بستهای. مسیح را که سراپا آکنده از درگیریها و وضعیتهای دراماتیک بود و لائوتسه را غرقه در تعمقی خاموش در لاینحل بودن تناقضهای اخلاقی.

چراغ قرمز دستگاه روشن شد و دیـوارهٔ خـون آلود انـدک انـدک پس رفت و من شروع کردم بغل ـبغل جعبه و لفاف خون آلود در طبله ریختن، در عین حال آنقدر توان پیدا کردم که نگاهی به کتابی از فردیش نیچه و پیوند رفاقت کیهانی او با ریشارد واگنر بیندازم. بعد این کتاب را، ملایم و با احتیاط، همچون کودک خردسالی که در وان حمام فرو ببرند، در طبله دستگاهم قرار دادم. در همه حال می بایستی با دست از روی صورتم مدام تودهای از مگسهای کبود را که مثل ترکههای بید در مرداب، شلاق وار به چشمهایم می کوییدند پس می زدم.

در لحظه ای که باز دکمهٔ سبز را فشردم بگو چه دیدی؟ دو تا دامن که با خرامیدنی ظریف و موزون از پلههای زیرزمین یایین می آمد. یک دامن سرخابي و يک دامن سبز فيروزهاي. دو دختر کولي که مثل الهام، هميشه در لحظهای که انتظارش را نداشتم بر من ظاهر می شدند، در لحظهای که فكر مىكردم مدتهاست مردهاند، كمه كارد فاسقى حسود گلويشان را شکافته است. این دو دختر کولی کاغذ باطله جمع میکردند و آن را در بقچهای به پشت میکشیدند؛ بقچهای چنان عظیم که به بار علوفهای می مانست که در قدیم زنها از جنگل بر پشت حمل می کردند. دختران کولی با بارشان در خیابانهای شلوغ و پر رفت و آمد قِـل مـیخوردند و می آمدند و عابران باید از سر راه آنها خود راکنار میکشیدند به درگاهی خانه ها پناه می بردند. کوله بارشان چنان عظیم بود که هربار مدخل محوطه را تقریباً سد می کرد. بعد که با زور و فشار وارد می شدند یکسره می رفتند به سراغ قیان. بعد دولا می شدند و چرخی می زدند و بر تودهٔ کاغذها به بشت می افتادند. بعد گره ریسمانی را که به سینه بسته بودند باز می کردند و خود را از قید آن بار هیولا می رهاندند. بعد بار را به سوی قبان میکشاندند و عرق از پیشانی پاک میکردند. بعد نگاهی می انداختند به عقربهٔ قیان که همیشه اقلاً سی، چهل و گاهی پنجاه کیلو را نشان می داد. پنجاه کیلو جعبه و مقوا و کاغذ باطله که این دو دختر از خردهفروشیها و عمده فروشیهای مختلف جمع کرده بودند. این دو دختر کولی وقتی که لحظه ای دلشان برای من تنگ می شد یا سنگینی بار زیاد خسته شان می کرد (چنان قوتی داشتند که از دور در زیر آن بار عظیم انگار واگن کوچکی را بر پشت حمل می کنند) به زیر زمین می آمدند و سری به من می زدند. لفاف بزرگی که بارشان را در آن پیچیده بودند بر تودهٔ کاغذهای خشک پهن می کردند و به پشت بر آن دراز می کشیدند [...] بعد سیگار و کبریت در می آوردند و همان طور درازکش سیگار دود می کردند، با چنان پیکهای پر ولعی که انگار دارند شکلات گاز می زنند.

به فریاد گفتم «سلام!»، و بعد در میان ابر مگسهای سبز دخترک دامن فیروزه ای را دیدم که یک دست زیر سر دارد، زیر دستمال سری که به موهای چرب سیاهش بسته است و با دست دیگر سیگار را به تناوب به لب می برد و پُکهای عمیق می زند. چه حالت معصوم و بی دفاعی داشت این دختر! دخترک دامن سرخابی خسته و بی رمق از کار طاقت فرسایش، مثل حولهای مجاله به کناری افتاده بود. با آرنج به سوی کیف دستی ام اشاره کردم. معمولاً سر راه کالباس و نان می خریدم و با خودم به سَرِ کار می آوردم، ولی باز دست نخورده به خانه برمی گرداندم، چون وقتی که سبو پشت سبو آبجو می خورم دیگر اشتهای غذا ندارم، و من موقع کار همیشه می نوشم، آن قدر که هیجان زده و آشفته حال و غرقه در فکر هستم. دو دختر کولی غلتی زده، خود را از میان کاغذها جدا کردند و به درون کیف دستی ام حمله بردند، چهار دستی کالباسها را بیرون کشیدند و کاغذ دورش را باز و عادلانه به دو قسمت کردند و بعد با ژستی مبالغه شده ته سیگارشان را مثل ماری که سرش را بکوبی، زیر پا له کردند. بعد گرفتند

۱. باطله خرها این کاغذها را به بهای نازلی (حدود کیلویی یک دهم \_ و بعدها یک پنجم \_
کرون) می خریدند. \_ م.

نشستند و شروع کردند به خوردن. کالباسها که تمام شد به سراغ نان رفتند. تماشای غذا خوردنشان دلپذیر بود. نان را گاز نمیزدند. ناگهان حالت جدی به خود می گرفتند، نان را با دست تکه می کردند و هر تکه را زگوشهٔ لقمهای که داشتند می جویدند به دهان فرو می بردند، و در همین حال سرشان رو به پایین تکان می خورد و شانه به شانهٔ هم می ساییدند، مثل دو تا اسبی که گاری ای را به سلاخ خانه بکشانند. این دو تا دختر در خیابان هم که زیر بار عظیم لفاف پوششان بهشان برمی خوردم همیشه دست دور کمر یکدیگر داشتند، سیگار زیر لبشان بود و با قدمهای رقص پولکا حرکت می کردند. روزگار سختی داشتند این دو دختر. با جمع آوری و فروش کاغذ باطله نه فقط معاش خود و دو تیا بچهشان را تأمین می کردند، بلکه باید خرج پااندازشان را هم می دادند، مرد کولی ای که هر روز بعدازظهر به حساب این دو دختر رسیدگی می کرد و برحسب میزان کارشان، ازشان پول می گرفت، که هر قدر بارشان سنگینتر بود باید بیشتر پول می دادند.

این مردک کولی موجود غریبی بود. عینک دوره طلایی می زد. سبیل داشت. فرق از وسط باز می کرد و همیشهٔ خدا دوربین عکاسی همراهش بود و هر روز از این دو دختر عکس می گرفت. این دو ساده دل را بدقت به رست وامی داشت. بعد عقب می رفت و کادر را میزان می کرد و این دو دختر سرشاد ترین لبخند شان را به لب می آوردند و آقا از شان عکس می گرفت، ولی دوربینش هیچ وقت فیلم نداشت. دخترهای کولی هرگز حتی یکی از این عکسها را رؤیت نکرده بودند، با وجود این، مثل وعده بهشت برای مسیحیان، این دو دختر مدام چشم به راه این عکسها بودند. یک روز در آن سوی رودخانهٔ ولتاوا، آن طرف پل محلهٔ لیبن که از روی محلهٔ هوله شوویتسه رد می شود به این دو دختر کولی برخوردم.

همانطور که داشتم میگذشتم دیدم که یک مأمور پلیس راهنمایی کولی، با دستکش سفید و باتون راه راه، نزدیک میخانهٔ شولِر دارد ترافیک را راهنمایی میکند. با چنان حرکات رقص پولکایی دور خودش میچرخید و رفت و آمد اتومبیلها را هدایت میکرد، آنقدر زیبا و با وقار، که ایستادم به تماشایش، تا نیم ساعت مدت خدمتش تمام شد. در این موقع برق رنگ فیروزهای و سرخابی در آن سوی خیابان نظرم را گرفت و دو دختر کولی آشنایم را دیدم که مثل من سخت مجذوب این پلیس کولیاند که در آن چهارراهی شلوغ، داشت رفت و آمد اتومبیلها را کنترل میکرد. دخترها در وسط چند تا بچه کولی و عدهای کولیهای مسنتر ایستاده بودند و همگی به خاطر این اوج افتخاری که یک کولی به آن دستیافته بود لبخند شادی به لب داشتند.

نیم ساعت مدت خدمت این مأمور که تمام شد، جایش را در وسط چهارراه به جانشینش سپرد و خود به پیاده رو رفت تا در تبریک و تحسین سایر کولیها غرقه شود. ناگهان دیدم که دامن فیروزهای و دامن سرخابی به زانو افتادند و شروع کردند با دامنشان به برقانداختن پوتینهای پلیس کولی. مرد کولی اول فقط لبخند زد، ولی بعد شور و شوق بر او غلبه کرد و با صدای بلند خندید و تک تک کولیها را بغل کرد و به حالتی رسمی بوسید. دامن فیروزهای و دامن سرخابی هم در این خلال همچنان پوتین او را تمیز می کردند و برق می انداختند.

کالباس و نان را که خوردند و تمام شد، خُرده نانها را هم از دامنشان برچیدند و خوردند و بعد دختر دامن فیروزهای [...] به لحن جدی گفت: «خب، چی میگی، پدر! هستی؟» دستهای خون آلودم را به او نشان دادم و گفتم «نه، نیستم. زانویم درد میکند.» دخترک در حالی که تمام مدت بدون چشم به هم زدن به من خیره شده بود، شانه بالا انداخت. دامن سرخابی

هم در این خلال رفته و روی اولین پلهٔ زیرزمین نشسته بود. بعد، هر دو خستگی در کرده و نیرو گرفته، از جا بلند شدند. گوشههای لفاف برزنتی عظیم خود را گرفته، جمع کردند و از پلهها بالا رفتند. ولی قبل از آن که ناپدید شوند بر پنجهٔ پا چمباتمه زدند، سرها بین دو زانو، مثل متر اندازه گیری لولایی، با صدای بلند از من خداحافظی کردند و دویدند بالا و به راهرو رفتند و طولی نکشید که صدای چلپ چلپ پاهای برهنهشان را، با آن قدمهای اشتباه ناپذیر و رقص پولکا شنیدم که میدویدند تا طبق دستور عکاس کولی، با آن سبیل مرتب و فرق از وسط بازکردهاش، به سراغ تودهٔ دیگری کاغذ باطله بروند که مردی قبلاً ترتیب معاملهاش را داده بود.

برگشتم به سَرِ کار و شروع کردم با چنگک، باز جعبه ها و کاغذ و مقواهای خون آلود را به طرف خود کشیدن، جوری که باز تودهٔ کاغذ از سقف به طرف طبلهٔ پرس سرازیر و سوراخ سقف دوباره باز شد. حالا در حیاط بالای سرم هر خبری را که بود، هر حرفی را که می زدند می شنیدم، انگار که توی مگافون حرف برنند. بعضی از مراجعان همیشگی دم سوراخ ظاهر می شدند و من از پایین آنها را مثل مجسمه های بالای سر در کلیساها می دیدم. من و پرسم نیز از نقطهٔ دید آنها حتماً هیئت سنگ قبر کارل چهارم اپدر سرزمینمان را داشتیم. ناگهان آدمهای بالا همه کنار رفتند و جایشان را رئیسم گرفت که دست به هم می مالید و انگشتها را از غضب درهم می بیچید و با صدایی پر از خشم و نفرت بر سرم داد می زد: «هانتا، باز این فالگیرها، این جادوگرها آن پایین چه می کردند؟» من مثل همیشه لرزان، دست به طبله دستگاه گرفته، یک زانو بر زمین زدم به فکر اینکه

۱. Karel IV ، ۱۳۱۶) (۱۳۷۸ ـ ۱۳۷۸)، امپراتور روم (و بوهمیا)، بنیانگذار پراگ. سنگ قبرش در کاتدرال، از بالا کاتدرال ویتوس مقدس در پزاگ در دخمهای است که از دریچهای در کف کاتدرال، از بالا می شود به آن نگاه کرد. ـم.

خدایا، چه بدی در حق رئیسم مرتکب شده ام، چه گناهی کرده ام که با این رئست خشم و کراهت، با قیافهٔ پر از رنج و آزردگی با من حرف می زند؟ با این لحن و حالتی که همیشه به من این احساس را می داد که موجودی هستم بسیار منفور، و کارگر بی عرضه و افتضاحی که بدترین بلاها را بر سر رئیس شریفش می آورد.

خود را از زمین جدا کردم. همچون سربازان رومی وحشتزدهای که به مشاهدهٔ سنگ قبر مسیح که به آسمان پرید و او را آزاد کرد، باز از زمین برخاستم. بلند شدم و خاک سر زانویم را ستردم و مشغول کارم شدم، در حالی که دیگر آن خاطرجمعی قبلی را از دست داده بودم.

در این موقع وز وز و هجوم مگسهای قصابی به اوج جنونزدهای رسیده بود، شاید چون دیگر تقریباً تمام کاغذ و مقواهای خونی را در پرس ریخته و بسته بندی کرده بودم. شاید هم که چون با بازشدن سوراخ سقف جریان هوا ایجاد شده بود. مگسها دور سر و کله و دستهای من و کاغذهای درون طبله بوتهای درست کرده بودند به ضخامت بوتهٔ تمشکی از این تمشکهای خاردار، و آدم وقتی که می آمد آنها را پس بزند این احساس را داشت که دارد با بُراده و رشته های آهن دست و پنجه نرم می کند.

پس آغشته به خون و عرق به کار ادامه دادم. در تمام مدتی که دو دختر کولی در زیرزمین حضور داشتند، مسیح و لائوتسه در کنار دستگاه پرس من ایستاده بودند، و حالاکه باز تنها مانده بودم و در این تنهایی و واماندگی ناچار باید به کار مکانیکی خودم می چسبیدم و در همه حال تسمهٔ مگسها مدام بر سر و صورتم شلاق میزد، در این حال مسیح را دیدم که همچون قهرمان تنیسی است که تازه در ویمبلدون پیروز شده، و لائوتسه را دیدم، چون تاجری بینواکه با وجود انباری پر از کالا، انگار که آه در بساط ندارد. مظهر مجسم خون آلود همهٔ رمز و نمادهای مسیح را

دیدم، و لائوتسه را که پیچیده در کفن، به الواری نخراشیده اشاره می کرد. مسیح را دیدم که چه جوان است و برازنده و جذاب، و لائوتسه را که پیر پسری است مجرد و اسیر زجر غدههای بیمارش. مسیح را دیدم که دستی با تسلط به نشانهٔ محکوم کردن دشمنانش بالا برده است، و لائوتسه را که به حالت تسلیم، بازوان را چون دو بال شکستهٔ مرغی به زیر افکنده است. مسیح را رومانتیک دیدم و لائوتسه را کلاسیک. مسیح را مَدِّ دریا دیدم و لائوتسه را بهار و لائوتسه را زمستان. مسیح مظهر مجسم عشق به همسایه و لائوتسه در اوج تهی. مسیح را نمودار پیشروی به سوی آینده دیدم و لائوتسه را تجسم یسروی به سوی مبداء. ا

باری، همچنان به فشردن دکمههای سبز و سرخ ادامه دادم تا اینکه آخرین تودهٔ کاغذهای خون آلود نفرتانگیز را بغل زدم و در طبلهٔ دستگاه انداختم، و در این حال هم به قصابها بد و بیراه میگفتم که زیرزمین مرا از این کاغذها انباشتهاند، و هم ازشان در دل سپاسگزاری میکردم و این کاغذها انباشتهاند، و هم ازشان در دل سپاسگزاری میکردم و میگفتم خدا خیرشان بدهد که مسیح و لائوتسه را به نزد من آوردند. پس در آخرین بستهبندی کاغذها، یک جلد کتاب متافزیک اخلاقیات از امانوئل کانت را جا دادم، و در همین حال مگسهای قصابی دیوانه شدند و با چنان ولعی به آخرین قطرههای خون خشک و در حال خشکیدن حملهور شدند که حالیشان نبود که دیوارههای طبله دارد له و لورده و به پوسته و یاخته تبدیلشان میکند. بعد دورتا دور مکعب کاغذی را سیمپیچ کردم و بر چارچرخه، در حصار باقی ماندهٔ مگسهای هنوز و همچنان دیوانه، بردم و به ردیف پانزده بستهبندی دیگر ملحق کردم که دور تا دور همگی را مگسهای سبز ـ آبی قصابی گرفته بودند و بر هر قطرهٔ خون پیکرشان

<sup>1.</sup> Progressus ad Futurum, Regressus ad Originem.

می درخشید، انگار که هر بسته بندی کاغذ، شقه گوشتی باشد در تابستانی داغ از قنارهٔ قصابی روستا آویخته.

به بالا نگاه کردم و دیدم که مسیح و لائوتسه ناپدید شدهاند، مثل دو دختر کولی من، دامن فیروزهای و سرخابی که جلوتر ناپدید شده بودند. به پایین نظر انداختم و دیدم که سبوی آبجویم خالی است. سپس سبو در یک دست، بر دو زانو و کف یک دست، از پلهها به بالا خزیدم، کلهام منگ بود از این تنهایی پر غوغایم، و تا به کوچه پشتی نرسیدم و هوای تازه به درون ریههایم نفرستادم، نتوانستم کاملاً قد راست کنم و دستهٔ سبو را محکمتر در دست بگیرم. هوا زلال بود و نور خورشید، انگار نمک آلوده باشد که چشمم را می زد و می آزرد.

کنار دیوار صومعهٔ «تثلیث مقدس» به راه افتادم و سر راه چشمم افتاد و باز دامن فیروزه ای و دامن سرخابی را دیدم که کنار کوچه بر الواری نشسته سیگار دود میکنند و با جمعی کولی که در کار حفر کوچه هستندگپ می زنند. کارهای حفاری و تعمیر راه را بیشتر کولیها انجام می دهند و مزد را به حسب شغل واحد می گیرند و کارشان را هم خیلی با جان و دل انجام می دهند، چون وقتی که هدفی دارند سرحال و قبراقند. دوست دارم که بایستم و تماشایشان کنم که تا کمر برهنه، با کلنگ به جان زمین سفت و سنگفرشها افتاده اند، که تا کمر در زمین فرو رفته، انگار در کار حفر گور بچههایشان در همان محل کار دور و برشان هستند و هر وقت که یکیشان بچههایشان در همان محل کار دور و برشان هستند و هر وقت که یکیشان دلش برای بچهاش تنگ می شود و شوق بچه به دلش می افتد، زنی کولی دامن به کمر می زند و کلنگ را از مرد می گیرد، و مرد بچهاش را بر دامن به کمر می زند و کلنگ را از مرد می گیرد، و مرد بچهاش و توت و قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها قدرت او را تجدید می کند، نه قدرت بازو، قوت جانش را. کولیها

44

موجوداتی هستند فوق العاده حساس و مثل یک مادونا ای زیبای چک در کار بازی با مسیح نوزاد، چنان چشمان درشت و جانداری دارند و گاهی طوری به آدم نگاه می کنند که خون در عروق انسان منجمد می شود. چشمانی آیینه وار نمودار خِردی حاصل از یک فرهنگ کهن و فراموش شده. در دورانی که ما، پوستی به میان بسته و تبر در دست می دویدیم، کولیها سرزمین و سامانی داشتند که سالهای سال از عمرش می گذشت. کولیهای امروزی که فقط دو نسل است که دارند در پراگ زندگی می کنند، هر کجا که به کار مشغول می شوند، آتشی سنتی می افروزند، آتشی قبیلهای، صرفاً به خاطر لذت وجود آتش و هوهوی شعلههای چوبهای نتراشیده، همچون قهقه یک کودک، مظهر ابدیتی که از حد اندیشه بشری فراتر می رود. آتشی آزاد، هدیهای از آسمان، نشانهٔ جاندار عناصری که از نگاه عابر خسته به دور می ماند، آتشی در گودی جویهای عناصری که از نگاه عابر خسته به دور می ماند، آتشی در گودی جویهای براگ برای گرم کردن چشم و روح آدم سرگردان.

چشم و روح و دست، در دل گفتم. هوا سرد بود. به آبجوخانهٔ هوسنِسکی رفتم. چشمم به دخترک پشت پیشخوان بود که چهار تا پیمانهٔ نیم لیتری در سبوی من سرازیر کرد و ته ماندهاش را در گیلاسی بر پیشخوان حلبی پوش به سویم شر داد، چون که سبو پر شدهبود و آبجو داشت از لب آن سرازیر می شد. دخترک کارش که تمام شد سریع رو برگرداند و دور شد، چون روز قبل، موقعی که داشتم پول می دادم موشی از آستینم بیرون پریده بود. شاید هم به خاطر دستهای خون آلودم بود چون موقع کار عادت دارم با کف دست به صورتم می کوبم که در نتیجه، اثر مگسهایی را که در دفاع از خودم بر پیشانی له کرده ام، هنوز بر چهره ام دارم.

۱. تصویرهای «گوتیک» مریم مقدس در کلیساهای نواحی جنوب سرزمین بوهمیا (چک) که بخصوص در ترسیم زیبایی. ملاطفت و مهربانی آمیخته با تقدس یک مادر تمایز دارند. ـ م.

باری، غرقه در فکر از پس کوچههای حفاری شده گذشتم. سر راه باز دامن فیروزهای و دامن سرخابی را دیدم که در آفتاب کوچهٔ یشت کلیسای تثلیث مقدس ایستادهاند و دیدم که کولی دوربین به گردن، دخترها را باز جلوی دوربین به ژست واداشته، چانهشان را میزان میکند، برمیگردد و از سوراخ دوربین نگاه میکند و کارهای لازم دیگری را برای آنکه چهرهٔ غرقه در بزک این دو دختر با خندهٔ شادی بشکفد انجام می دهد. عاقبت سوراخ دوربین به چشم فشرده، دست چپ را برای علامت دادن بالا برد، کلید دوربین را زد و پیج گرداندن فیلم «نیست در جهان» را چرخاند و دختر کولیها غرق شادي مثل بچهها كف زدند كه حالا ببين چه عكسى از كار در مي آيد! کلاهم را تا روی ابرو پایین کشیدم و به طرف چپ پیچیدم و دیدم که مثل اغلب اوقات آن استاد زیبایی شناسی روبهرویم ایستاده، همچه گیج، و به دیدن من عینک ته استکانیاش را مثل سوراخهای تفنگ دولول به سوی من برگرداند. بعد، مثل همیشه دست در جیب کرده یک اسکناس ده کرونی بیرون کشید و کف دست من گذاشت و گفت «کارگر جوانتان امروز سركار است؟» گفتم هست و او مثل هميشه در گوش من گفت «زياد اذیتش نکنید. باشد؟» گفتم باشد، و استاد به سوی محوطهٔ کارگاه ما در خیابان اسپالنا ٔ رفت و من سریع کوچه را طی کردم و از در پشتی داخل کارگاه شدم و از پلههای زیرزمین پایین رفتم و کلاه از سربرداشتم و صدای قدمهای محتاط استاد را شنیدم که از حیاط گذشت و از یلههای زيرزمين پايين آمد. نگاهمان كه به هم افتاد نفسي به راحت كشيد و پرسيد «رئیس پیر کجاست؟» و من مثل همیشه گفتم «رفته لبی تر کند»، و استاد گفت «هنوز هم به پَر و پای شما میپیچد؟» و من مثل همیشه گفتم «بله

<sup>1.</sup> Spalená

حسودیش می شود، چون که ازش جوانترم» و استاد زیبایی شناسی یک اسكناس ده كروني مچالهٔ ديگر از جيب بيرون كشيد و در مشت من جا داد و با صدایی لرزان گفت «برای اینکه بهتر جستوجو کنید. چیزی گیر آوردید؟»، و من به سراغ جعبهای رفتم و از آن چند نسخهٔ قدیمی نشریههای سیاست ملی و اخبار ملی راکه درش نقدهای تئاتر، نوشتهٔ ميروسلاو روته او كارل إنگِل ميلر الحاب شده بود بيرون آوردم و به استاد دادم و استادکه قبلاً در نشریهٔ اخبار نثاترکار میکرد، هر چند پنج سال پیش به دلایل سیاسی از کار برکنار شد، هنوز به نقدهای تئاتر دهه ۱۹۳۰ فو قالعاده علاقه داشت. مجلهها را از من گرفت و با نگاه شوق برانداز کرد و در کیف دستی اش گذاشت. در این لحظه مثل همیشه یک ده کرونی کف دستم گذاشت و خداحافظی کرد و په طرف پلهها رفت. وسط پلهها برگشت و گفت «بگردید! باز هم بگردید! فقط امیدوارم سر راه باز با آن رئیس شما برخورد نکنم، این راگفت و سریع از یلهها به حیاط رفت. در این موقع من هم، مثل همیشه، کلاه بر سر گذاشتم و سریع از در پشتی خودم را به کوچه رساندم و حیاط خانهٔ کشیش را طی کردم و در کوچه، کنار مجسمهٔ تادئوس<sup>۳</sup> مقدس به حالت خشم ایستادم و باز نقاب کلاه را تا روی ابروها پایین کشیدم. استاد محوطهٔ خانهٔ کشیش را با قدمهای محتاط طی کرد و جفت به جفت دیوار پیش آمد. به دیدن من، مثل همیشه جاخورد، ولي زود بر خود غلبه كرد و نزد من آمد، مثل هميشه يك اسكناس ده كروني كف دستم گذاشت و به لحني افسرده گفت «به اين کارگر جوانتان این قدر سخت نگیرید. مگر او به شما چه کر دهاست؟

<sup>1.</sup> Miroslav Rutte 2. Karel Engel Müller

۳. این نام خانوادگی که در اصل البته آلمانی است و «مولر» تلفظ می شود، در زبان چک به ابن صورتی تلفظ می شود که آمده است.

اذیتش نکنید. باشد؟» و من، مثل همیشه، با حرکت سرگفتم باشد، و استاد به سرعت راهی شد، منتها به جای آنکه مستقیم به طرف میدان کارِل برود که راه معمولیاش بود، سرپیچ به اولین کوچه پیچید. کیف دستیاش در هوا تاب میخورد و تیز میرفت که از پیرمرد صاحب کاری که باکارگر جوانش مثل سگ رفتار میکرد هر چه زودتر دور شود.

در همین موقع دیدم که کامیونی دنده عقب وارد محوطهٔ کارگاه شد و من باز از در پشتی به زیرزمین برگشتم و درکنارکاغذ بستههایی که آن روز آماده کردهبودم ایستادم، پانزده مکعب کاغذی که دور تا دور دیوارههایش مزیّن به باسمه های خون آلودهٔ تابلوی «صبح به خیر، آقای گوگن» ا بود، همگی خوشگل و درخشان، و دلم سوخت که راننده این قدر زود آمده. دوست داشتم که این تابلوها که مثل دکور تئاتر کنار هم چیده شده بود، باز مدتی در کنارم، برابر چشمهایم باشد، به صورت زمینهای زیبا ولی مغشوش برای تودهٔ مگسهای خستهای که وز وزشان حالا تبدیل به صدای هومهم شده بود. ولى صورت رانندهٔ كاميون آن بالا، در سوراخ انتهايي آسانسور حمل بار پیدا بود و من ناچار شروع کردم بستهها را یکی بعد از دیگری در چارچرخه بار زدن، در حالی که همچنان نگاه لذت و تحسین به «صبح به خیر، آقای گوگن» داشتم و دلم می سوخت که دارند از من جدایش میکنند. ولی بعد به خودم گفتم غصه نخور! یک روز که من و دستگاه پرسام بازنشسته شدیم هر چه بستهٔ کاغذ درست می کنم تمامش را پیش خودم نگه می دارم و به کسی هم نشان نمی دهم، چون ممکن است کسی، مثلاً یک خارجی بخواهد یکی از بسته های امضاء شدهٔ مرا خریداری کند، و با این شانسی که من دارم، حتی اگر روی بستهای هزار

۱. Bon Jour, M. Gauguin ، از پل گوگن نقاش فرانسوی (۱۸۴۸ ـ ۱۹۰۳)، از مجموعهٔ تابلوهای امپرسبونیستی گالری ملی پراگ. ـ م.

مارک قیمت گذاشته باشم که مشتری را فراری بدهد، با این شانس من، یک خارجی می آید و هزار مارک را می دهد و بسته را می خرد و با خودش به خارج می برد و من دیگر هرگز چشمم به آن نمی افتد. بسته ها یکی بعد از دیگری بالا می رفت و من صدای باربر را می شنیدم که به مگسهایی که همچنان بر بستهها نشسته بودند و دور آن می چرخیدند فحش می داد. البته، همچه که آخرین بستهبندی به بالا رفت و از زیرزمین خارج شد تمام مگسها هم با آن محو شدند. اما بدون مگسها زیرزمین حالا یک جوری افسرده و متروک بود، مثل من که مدام افسرده و تنهایم. چهار دست و پا از پلهها بالا رفتم چون که بعد از پنجمین سبوی آبجو، از یلهها فقط به این نحو مي توانم بالا بروم، مثل آدمي كه از نردبان بالا برود، رفتم بالا و ديدم که باربر آخرین بستهبندی کاغذ را در دستهای دستکش پوش راننده قرار داد و راننده آن را با فشار زانو در کنار بقیهٔ بسته ها جا داد، و باربر پشت که به من کرد، دیدم که پشت لباس کارش، مثل چاپ برجسته، عرق در خون خشک است، و بعد دیدم که راننده دستکشهای خون آلودش را در آورد و با نفرت و کراهت به کناری پرت کرد، و بعد باربر هم رفت و کنار راننده نشست و کامیون با بار بسته های کاغذ از محوطهٔ کارگاه بیرون رفت، و من خوشحال بودم که تابلوهای «صبح به خیر، آقای گوگن» از لای نردههای عقب کامیون پیداست و امیدوار بودم که به هر کسی که کامیون از سر راهش میگذرد حظ بصر بدهد، و کامیون که به راه افتاد در آفتاب خیابان اسپالنا دیدم که تودهٔ عظیم مگسهای سبز ـ آبی جمان گرفت، مگسهای دیوانهای که هنوز از «صبح به خیر، آقای گوگن» دل نمیکندند. این مگسها قطعاً استحقاقش را داشتند که در بسته بندیهای عظیم با «صبح به خیر، آقای گوگن» محبوس شوند تا بعد در کارخانهٔ کاغذسازی بر سرشان اسید و قلیا بیاشند، چون که این مگسهای دیوانه از این عقیده دست بردار نبودند که عمر خوش، و زیباترین و پرشکوهترین شکل زندگی آن است که در میان خون فاسد و گندیده بگذرد.

میخواستم به زیرزمینم برگردم که سر راه با رئیسم روبهرو شدم که ناگهان با چهرهای پر از زجر جلویم زانو زد و به هیئت یک شهید و به حالت تضرع دو دست در هم قلاب کرده گفت: «هانتا، محض رضای خدا سر عقل بیا و آدم شو. اینجور مدام آبجو توی حلقومت نریز. به کارت بچسب و مرا اینقدر شکنجه نده. آخرش تو جان مرا میگیری.» من مرتعش، خمشده زیر بازویش را گرفتم و گفتم: «خودت را جمع و جور کن، آدم حسابی! زانو زدن دور از شأن انسان است». کمکش کردم از جا بلند شود و حس کردم که سراپا میلرزد. ازش خواستم که مرا ببخشد. نمیدانستم به خاطر چه گناهی باید مرا می بخشید، ولی سرنوشت من این بود. سرنوشت من عذر تقصیر خواستن از همه بود. من حتی از خودم هم به خاطر آنچه بودم، به خاطر طبیعت گریزناپذیرم، تقاضای بخشایش میکردم.

غرق افسردگی و گناه خودم را به زیرزمین رساندم. به پشت بر گودیِ تودهٔ کاغذها که از اثر تن دخترک دامن فیروزهای هنوز گرم بود دراز کشیدم. به سر و صداهای خیابان گوش سپردم، به موسیقی ملموس زیبای خیابان، فشفش آبی که در زیر پنج طبقه ساختمان مدام بالای سر ما جریان داشت، صدای کشیده شدن زنجیر سیفونها، هوهوی دوردست جریان فاضلاب در کانالهای زیر شهر، و حالا که لژیون مگسهای قصابی پاپس کشیده بودند، صدای ضجه و شیون و جیرجیر اندوهگین دو سپاه جنگاور موشها که در سرتاسر کانالهای شهر، هنوز و همچنان در نبردی سهمگین برای تفوق کامل بر همهٔ کانالهای شهر، هنوز و همچنان درگیر بودند.

نه ! نه در آسمانها نشانی از رأفت و عطوفت وجود دارد، نه در زندگی بالای سر و نه زیر پای ما و نه در درون من. صبح به خیر، آقای گوگن. هر آنچه در این دنیا می بینیم حرکتی تو أمان به پیش و به پس دارد، مثل دم آهنگری، مثل دیوارههای طبلهٔ من. همه چیز با فشار یک دکمهٔ سبز یا سرخ در جهت مخالف مسیر قبلی خود به حرکت درمی آید، و این است آنچه چرخ این جهان را به حرکت وامی دارد.

سی و پنج سال است که دارم کاغذ باطله روی هم می کوبم، کاری که نه فقط معلومات کافی کلاسیک، ارحجاً در سطحی دانشگاهی، که دیپلمی در الهیات را اقتضا می کند، چون که در حرفهٔ من، دایره و مارپیچ تطابق دارند و پیشرفت به آینده و پسرفت به مبدأ در جایی با هم تلاقی می کنند، و این همه را من ملموس و دست اول، تجربه کرده ام. من، با دانش ناخواسته اندوخته ام، اندوهگنانه شاد، به پیشرفت به آینده می اندیشم که در جایی با پسرفت به مبداه به هم می رسند، و این برای من شیوه ای برای تفنن و رفع خستگی است، جوری که بعضی از آدمها روزنامهٔ عصر را می خوانند.

دیروز دایی ام را به خاک سپردیم. او همان شاعر بی شعری بود که با به پاکردن اتاقک راهداری و ریلگذاری دور تا دور درختهای باغش، راه آینده ام را به من نشان داد. از این سر تا آن سر باغ را ریل کشید و بعد لکوموتیوی دست و پاکرد و چند واگن بی در و پیکر که خودش و رفقایش

هر شنبه و یکشنبه لکوموتیو را سوخت میزدند و سوار می شدند و در واگنها به بچهها سواری می دادند و در لیوانهای بزرگ آبجو می خوردند. دیروز دایی ام را دفن کردیم. در محل کارش، در اتاقک بلند راهداری سکته کرده و افتاده بود. و چون ایام مرخصی تابستان بود و رفقایش همگی برای گذراندن تعطیلات به جنگلها و کنار برکهها رفته بودند، هیچ کس در قلب تابستان به سراغ او نیامد و نعش دایی دو هفته کف اتاقک راهداری افتاده بو د تا عاقبت یکی از لکومو تیو رانها پیدایش کر د، در حالی که بدنش یو شیده از کرم و مگس، مثل پنیر آب و بر کفیوش اتاقک گسترده بود. مأمورهای تدفین آنچه راکه توی لباسهایش بناقی مانده بود جمع آوری کردند و بعد آمدند و به من خبر دادند که چه اتفاقی افتاده است، و من که به تعفن زیرزمینم عادت دارم رفتم و بیل و بیلچه برداشتم و به ضرب یک بطری مشروب روم که مأمورها به من دادند، اول با بیل و بعد با بیلچه، تکه بقایای دایی ام را، آرام و فروتن، تراشیدم و جمع کردم. مشکلترین قسمت، موهای سرخش بودکه چنان درکفیوش اتاق فرورفته بو د که انگار خاریشتی است که زیر کامیون رفته باشد. برای تراشیدن این قسمت ناچار شدم از قلم (اسکنه) استفاده کنم. کارم که تمام شد این بقایا را در لباسهایی که دایی ام در تابوت به تن داشت جا دادم. کلاه اونیفورم راه آهن را که دیدم به دیوار اتاقک آویخته، برداشتم و به سرش گذاشتم. یک نسخه از کتاب کانت را آوردم و بین دو دستش قرار دادم. کتاب را در صفحهٔ آن متن زیبایی که بیردخور خون مرا به جوش می آورد باز کردم. آن جایی که میگوید: «دو چیز ذهن مرا مدام با اعجابی فزاینده و از نو، پر میکند: آسمان پرستارهٔ بالای سرم و قانون اخلاقی درون وجودم». ولی بعد فکرم را عوض کردم. کتاب را ورق زدم و به جوانی کانت رسیدم و یک قطعهٔ حتی زیباتر از قطعهٔ قبلی پیداکردم: «هنگامی که روشنایی لرزان

شبی تابستانی پر از تلألؤ ستارهها و ماه بَدْر تـمام است، مـن بـه اوج آن نازکدلی ای می رسم که از حس دوست داشتن جهان و در عین حال تحقیر این جهان، تشکیل یافته است ...» بعد به سراغ گنجهاش رفتم. بله، خودش بود. مجموعهٔ آهن پارههایی که دایی ام مرتب به من نشان می داد و من هیچ وقت لطف و معنی اش را درست نفهمیدم. مجموعهای از تکه پارههای انواع و اقسام فلزات به رنگهای مختلف. جعبه جعبه پر از تکههای مس و برنز و سرب و آهن و ساير فلزاتي كه دايي موقعي كه سركار بود روى خط آهن قرار می داد و بعد که قطار از روی این تکه فلزها رد می شد برشان می داشت و به حسب شکلهای عجیب و غریبی که آهنیاره ها به او تداعی می کرد رویشان اسم می گذاشت و تکههای شبیه به هم را در جعبه هایی با عنوان واحد ميريخت: جعبه بروانههاي آسيايي، جعبه كاغذ بسته شکلات و غیره. این جعبهها را که آوردم و پشت هم توی تابوت دایمی خالی کردم، تازه اجازه دادم که در تابوت را بگذارند. دایس را در آهن یارههای گرانبهایش، در مدالهای بزرگ و کوچک غرقه سیاختم، مثل شخصیتی شهیر و محترم، مثل بستهبندی زیبا و متمایز باطلهای که خودم آراسته و ترتیب داده باشم.

کارم که تمام شد به زیرزمین خودم برگشتم و چار دست و پا، جوری که آدم از نردبانی به زیر برود، خودم را به پایین رساندم. در خلوت خودم یک بطری روم و یک سبوی آبجو را تمام کردم. بعد کلنگ را برداشتم و به جان توده کاغذهای به هم چسبیدهٔ متعفن افتادم، کاغذهایی که مثل پنیر سوئیسی، موشها درش سوراخ ایجاد کرده بودند. بعد تمام این تودهٔ کاغذ پوسیده را با گذرگاههای موشها و لانهها و شهرکهایشان ویران کردم و با چنگک به داخل طبلهٔ پرس ریختم، چون که کارگاه را دو روز تعطیل کرده بودیم که من برای پاک کردن زیرزمین وقت داشته باشم. هر شب که در

پایان کار روزانه تودهٔ کاغذهای باطله را با شیلنگ به آب می بستم به آنچه در زیر این کاغذها نهفته بود و جریان داشت فکر نمی کردم، به آنچه که چنان زیرسنگینی این تودهٔ کاغذ له شده بود که انگار در زیر پرس گذاشته باشند. همان طوری که گفتم این واقعاً شغلی است که عالم علم الهیات را می طلبد، چون که در ته ته این تودهٔ کاغذها، جایی که از آخرین نوبت توقف موقت کار، در شش ماه پیش تا به امروز به آن نرسیده بودم، کاغذ باطلهها، مثل ریشهٔ درخت در مرداب، پوسیده بود و بوی سنگین پنیری را می داد که ماهها در انباری مانده باشد. تودهای بود مثل نان کپک زده، به رنگ خاکستری و سفت و سخت به هم چسبیده.

تا دیروقت شب کار کردم. یگانه وقفههایم رفتن به سراغ لولهٔ دودکش بود و نگاه به ساختمان پنج طبقهٔ بالای سرم، مثل کانت جوان که به آسمان پر ستاره نگاه می کرد. بعد، دستهٔ سبوی خالی در دست، بر کف یک دست و روی دو زانو، خود را به بالا و به مدخل کوچهٔ پشتی می رساندم و تلوتلو خوران به سراغ آبجو می رفتم. بعدش باز به همین ترتیب، مثل کسی که از نردبانی پایین برود، به زیرزمین می خزیدم.

آنجا، زیر نور لامپ، بر میزی کتاب تؤدی آسمانهای کانت انتظارم را میکشید. در کنار آسانسور حمل بار، بستهبندیهای کاغذ آماده ایستاده بودند و چون در آن روز خاص بستهای شامل صد تا باسمهٔ بزرگ خیس و مجاله از نقاشی «گلهای آفتابگردان» وان گوگ به دستم افتاده بود دیوارههای اطراف تمام این بستهبندیها، به رنگ طلایی و نارنجی، بر زمینهای آبی می درخشید و عفونت موشها و لانههای له شده و کاغذ بوسیده و گندیده را قدری تحمل پذیرتر می کرد. در این بین، به حسب فشردن دکمهٔ سبز یا قرمز، دیوارهٔ طبله عقب و جلو می رفت و من در وقفههای کوتاه، کتاب تؤدی آسمانهای کانت را می خواندم که می گفت: «در

سکوت شبانه، سکوت مطلق شبانه، وقتی که حواس انسان آرام گرفته است، روحی جاودان، به زبانی بی نام با انسان از چیزهایی، از اندیشههایی سخن می گوید که می فهمی ولی نمی توانی وصف کنی.» این کلمات مرا چنان تکان داد که باز به سراغ سوراخ دودکش دویدم و به آن تکه آسمان پر ستارهٔ بالای سرم مدتی چشم دوختم. بعد، باز به سرکار برگشتم و شروع کردم با چنگک کاغذهای متعفن و خانوادهٔ موشها را در طبله ریختن، و هر چند کسی که کارش کاغذ باطله روی هم کوبیدن است مثل آسمانها از عاطفه نشانی نبرده است، این کار را بالأخره کسی باید انجام می داد، این کار کشتن نوزادها را، چنان که پیتر بروگل اسی تصویر کرده است، تصویرهایی که از قضا هفتهٔ قبل بستههای کاغذ باطله مرا در آن پیچیده بودم.

امروز دایره ها و محورهای طلایی و زردرنگ آفتابگردانهای وانگوگ در اطرافم میدرخشیدند و این حس اندوه عمیق مرا تشدید میکردند. ولی همچنان به کار کوبیدن کاغذها و تزیین گورستان موشها ادامه دادم و در خلال این کار فصل به فصل به سراغ سوراخ لولهٔ دودکش میدویدم و جمله به جمله کتاب تؤدی آسمانها را میخواندم، در هر نوبت فقط یک جمله را، و هر جمله را مثل قرص مکیدنی، مثل آب نبات در دهان می انداختم و به این نحو در خلال کار از احساس عظمت و جلال و زیبایی بی حد و حصری که از هر سو بر من میبارید آکنده بودم، آسمان پرستارهٔ بیاکی سرم از میان سوراخ دودکش و جنگ بین قشون موشها در فاضلابهای براگ در زیر یا.

بیست عدل کاغذ بسته بندی شده، مثل قطاری با بیست واگن، به

<sup>1.</sup> Pieter Bruegel

مقصد آسانسور حمل بار، کنار دیوار ردیف شده، دیوارهٔ شان از گلهای طلایی آفتابگردان روشن بود. طبلهام هنوز پر از موشهای خاموشی بود که انگار به چنگ گربهٔ بیرحمی افتاده باشند صدا ازشان در نمی آمد. طبیعت رحیم با وحشتی روبهرویشان کرده بود، شدید تر از درد که در لحظهٔ حقیقت به سراغ یک موجود می آید، وحشتی آنچنان که هر نوع حس امن را از میان می برد.

این امر همیشه باعث اعجاب من می شد، تا آنکه یک روز ناگهان، آکنده از احساس زیبایی و تقدّس، به خاطر جرئت حفظ سلامت عقلم در مقابله با آنچه دیده بودم و بر من، بر جسم و جانم در آن تنهایی پر هیاهو گذشته بود، به این وقوف رسیدم که کار من دارد مرا با سر در حیطهٔ نامتناهی قدرت مطلقه پرتاب می کند.

نسور چراغ بالای سرم بر من می تابید و دکمههای سبز و سرخ دیوارههای طبله را به پس و پیش می راند، تا اینکه عاقبت به ته تودهٔ کاغذ باطلهها رسیدم. بعد با بیل و با فشار زانو، مثل کارگرهای ساختمانی، ته ماندهٔ کاغذها را که مثل سنگ آهک سفت و گل آلود بود از زمین کندم. آخرین تکهٔ آن بار خیس و لغزنده را در طبله ریختم و در این حال احساس کارگری را داشتم که در اعماق کانالی متروک در کار پاک کردن فاضلاب است. کتاب تؤری آسمانها را باز کردم و در آخرین بسته بندی جا دادم، دور تا دورش را سیم کشیدم و بر چارچرخه به کنار بقیهٔ بسته ها رساندم. بعد آمدم و بر پلهای نشستم. دو دستم در میان زانوهایم به سوی کف سردو سیمانی زیرزمین آویخته بود. بیست و یک دیوارهٔ گلهای آفتابگردان زیرزمین زشت و تیره را روشن کرده بود و بازماندهٔ موشهای محروم از زیرزمین زشت و تیره را روشن کرده بود و بازماندهٔ موشهای محروم از روی پاهایش ایستاد و سعی کردگازم بگیرد یا هُل بدهد و بیندازدم. با تمام

قوای تن ریزش تقلا می کرد و به پاهای من می جهید و کف خیس کفشم را گاز می گرفت. چندبار ملایم پساش زدم، ولی باز به کفش من حمله کرد تا عاقبت از رمق افتاد و در گوشهای نشست و چشم به من دوخت. نگاهش را صاف در چشم من انداخت و من بار دیگر به لرزه درآمدم، چون که در چشمان این موش به چیزی بیش از آسمان پر ستارهٔ بالای سرم و قوانین اخلاقی درون خودم رسیدم. در یک لحظه، همچون در جهش برق، آرتور شوپنهاور به نظرم رسید که گفت: «بالاترین همهٔ قوانین عشق است، و عشق شفقت است». حالا می فهمیدم که شوپنهاور چرا از هگلِ قُلدر نفرت داشت و خوشحال شدم که هیچ یک از آن دو فرماندهی دو سپاه متخاصم را به عهده نداشت،: و گرنه الساعه جنگی مثل جنگ سپاه موشها در کانالهای پراگ بین آن دو جریان می داشت.

آن شب به خانه که رسیدم چنان کوفته بودم که همان جور با لباس بر بسترم افتادم، دو دست را صلیبوار به دو سو گشودم، و در زیر طاقی دو تُن کتاب و در نور اندکی که از خیابان و از لای ترک قفسهها به درون می تابید به بالانگاه کردم و وقتی که همه جاکاملاً ساکت شد کم کم صدای خرت خرت جویدن موشها را شنیدم که در آسمان گسترده بر تختخواب من دست درکارند، و بعد از لابه لای چند تا کتاب صدای تیک تیکی را شنیدم که مرا به وحشت انداخت، چون که فهمیدم موشها دیر یا زود در میان کتابها لانه درست می کنند و چند ماه بعد از لانه ساختن تشکیل خانواده می دهند و شش ماه بعد از آن دهکدهٔ موشها به وجود می آید، و با همین رشد تصاعدی، ظرف یک سال جمعیت موشها تبدیل به یک شهر می شود، شهری که می تواند الوارها و تیرها را با چنان مهارتی بجود و سوراخ کند که یک روز (روزی که زیاد دور نخواهد بود) یک صدای بلند یا یک کند که یک روز (روزی که زیاد دور نخواهد بود) یک صدای بلند

موشهایی را که در میان بسته های کاغذ له کرده ام از من بازستاند. باری، نيمه خواب، نيمه بيدار آنجا افتادهام، و مثل هميشه درگهوارهٔ خواب، به هیئت ستارههای راه شیری، آن دخترک کولی ریزه قامت به نزدم می آید، دخترک بی سر و صدای معصومی که عشق جوانیهای من بود و هر روز سر راه، با ژست رقاصه های باله منتظرم بود، یک با اندکی جلوتر و پنجهٔ پای دیگر قدری رو به بیرون برگشته. زیبای از دیرگاه فراموش شدهٔ جوانی ام. تمنش از عرق و یکجور روغن معطر پوشیده بودکه هر وقت نوازشاش می کردم دستم را چرب می کرد. همیشه هم همان یک پیراهن حاضری دوخته را به تن داشت، پیراهنی که جلویش پوشیده از لکههای چربی و سوپ بود و پشتش لکه های گج داشت و آثار چوب پوسیدهای که این دختر هر روز در میان خرابهها پیدا می کرد و به دوش می کشید و به خانهٔ من می آورد. او را اواخر جنگ پیداکردم. در میخانهٔ هورکی چندتایی آبجو زده بودم و داشتم به خانه برمیگشتم که دخترک در راه به من پیوست. همیشه هم کمی عقبتر از من می آمد، طوری که وقتی مى خواستم با او صحبت كنم بايد سرم را به عقب برمى گرداندم. هيچ وقت از من جلو نمی افتاد. همان طور بی سر و صدا دنبالم می آمد. به اولین تقاطع که رسیدیم گفتم: «خب، خداحافظ. من دیگر باید بروم»، و دخترک گفت که راه او هم از همان طرف است. به آخر خیابان لودمیلاکه رسیدیم گفتم: «خب، خداحافظ. من دیگر باید بروم خانه.» و دخترک گفت که راهش از همان طرف است. باز آمدیم و آمدیم و من مخصوصاً تمام راه را تا خیابان ژرتووا طی کردم و در آخر خیابان دست به سوی او پیش بردم و گفتم: «خب، دیگر من باید بروم خانه»، ولی او گفت که راه او هم از همان طرف است، و آمدیم تا رسیدیم به خیابان هراز وییه چنوستی ، و من

<sup>1.</sup> Hráz Večnosti

گفتم که دیگر به خانه رسیدهام و باید خداحافظی کنیم و موقعی که زیر نور چراغ گازی جلوی در خانهام ایستادم گفتم: «خداحافظ، من اینجا زندگی میکنم» و دخترک گفت که او هم اینجا زندگی میکند و من باکلید در را باز کردم و به او اشاره کردم که داخل شود، ولی او سر باز زد وگفت که من اول بروم، و چون هوا تاریک بود من جلوتر رفتم، و بعد از پلهها رفتیم پایین، رفتیم به حیاطی که درش سه خانوار دیگر هم زندگی می کردند، و بعد رفتم به طرف در اتاقم و در را باکلید باز کردم و رو به سوی او برگرداندم و گفتم: «خب، خداحافظ. اتاق من اینجاست»، و او گفت که اتاق او هم همانجاست و آمد تـو و در بسترم بـا مـن شـریک شـد، و صبح کـه در رختخوایی که از تن او هنوز گرم بود بیدار شدم او رفته بود. ولی روزهای بعد، و روزهای بعد از آن، هربار، به محض آنکه پا در حیاط میگذاشتم دختر کولی را می دیدم که بر بله های جلوی اتاقم نشسته و چند تا تیر و تخته هم که از خرابهها آورده بود زیر پنجرهام گذاشته. همچه که کلید در قفل می انداختم و در را باز می کردم مثل گربه از جا می پرید و می دوید توی اتاق من، بدون آنکه هیچ کدام حرفی بزنیم. بعد من با سبوی بزرگ پنج لیتری میرفتم آبجو بگیرم و در این بین دخترک کولی بـخاری ـ فِـر جدنی قدیمیای راکه حتی با دریچهٔ بسته آتش درش هوهو می کرد روشن می کرد. این اتاق سابق بر این کارگاه آهنگری بود و سقف بلندی داشت و بخاری درش در واقع در حکم کورهٔ کارگاه بود، و دخترک آتش را میگیراند و روی بخاری شام درست میکرد که همیشه همان گولاش سیب زمینی با کالباس گوشت اسب بود، و بعد کنار بخاری می نشست و مرتب تکههای چوب به دم آتش می داد، و اتاق بعد از مدتی مثل کوره گرم می شد آتش بخاری رنگ طلا به خودش می گرفت و بر دستها و گردن و طرح مدام دگرگون شوندهٔ نیمرخ دخترک رشتهٔ طلایی عرق جاری بود. من همان طور با لباس بر بستر دراز می کشیدم و فقط گاه به گاه برای نوشیدن بلند می شدم، و بعد که می نوشیدم سبو را به دخترک کولی می دادم که با دو دست می گرفت و وقتی که می نوشید صدای حرکت کردن غضروف گردنش را می شنیدم که مثل تلمبه ای دور دست می نالد. اوایل فکر می کردم که دخترک به خاطر این به بخاری می چسبد و مدام آتش آن را تیز می کند که می خواهد رضایت مرا جلب کند، ولی بعدها فیهمیدم که این آتش در وجود او، نیاز دورن او بود و بدون آتش نمی توانست زندگی کند.

بعد خلاصه همینطور با هم به زندگی ادامه دادیم. بدون آنکه من هیچ وقت درست اسم او را بدانم، یا او بخواهد و لازم داشته باشد که اسم مرا بداند، و ما هر شب، خاموش و بی حرف، به هم می رسیدیم، و هر چند هیچوقت کلید خانهام را به او ندادم و گاهی وقتها، مخصوصاً برای امتحان او، تا نصفه شب به خانه برنمی گشتم، همچه که کلید را به در می انداختم سایهای از کنارم می گذشت و لحظهای بعد دخترک کولی در اتاق من بود و کبریت می زد و با تکه کاغذی آتش هیزم بخاری را میگیراند و آتش در بخاری زبانه می کشید و هوهو می کرد، و دخترک با ذخیرهٔ پیشاپیش یک ماه آمادهٔ هیزم که زیر پنجره جمع کردهبود، مرتب آتش را دُم میداد، و بعداً، دیرتر، موقعی که شاممان را در سکوت می خوردیم لامپ چراغ را روشن میکردم و نگاهش میکردم که تکه نان را چطور جدا میکند و در دهان میگذارد، انگار که مراسم عشاء ربانی است، و بعد خردههای نان را از توی دامنش جمع می کرد و با یک حالت احترامی در آتش می ریخت، بعد چراغ را خاموش می کردیم و به پشت بر بستر دراز می کشیدیم و به سقف و بازی سایه ـروشن نگاه میکردیم، و هر بار رفتن به سوی سبوی آبجو انگار حرکت در آکواریومی بود آکنده از جلبک و سایر گیاههای

دریایم, یا گذر از جنگلم انبوه در شبی مهتابی، و من موقع نوشیدن بر میگشتم و به دخترک کولی [...]ام نگاه میکردم که چشم به من داشت و سفیدی چشمهایش در تاریکی برق میزد، و ما انگار که در تاریکی به هم بیشتر نگاه میکردیم تا در روشنایی روز، و من همیشه تاریک ـ روشن را دوست داشتم، و این یگانه لحظهٔ روز بو د که به من این احساس را می داد که چیز مهمی قرار است برایم اتفاق بیفتد. در تاریک ـ روشن همه چیز زیباتر جلوه میکرد، همهٔ خیابانها و میدانها و مردمانی کـه در آنـها گـذر میکردند، و حتی خودم هم این حس را داشتم که زیباترم، جوان و زیبا، و دوست داشتم که در گذر از جلوی ویترین مغازهها برگردم و خودم را در شیشه نگاه کنم، و حتی وقتی که به پیشانی و کنار دهانم دست میکشیدم چین و چروکها را احساس نمی کردم. بله، در تاریک ـروشن لحظههایی در زندگی روزمره فرا می رسد که به آن زیبا می گویند. در نوری که از آتش بخاری می تابید دخترک کولی از جا برمی خاست و راه که می رفت می دیدم که دور پیکرش که طرحی از طلا داشت هالهای پیچیده است، مثل هالهای که دور تا دور پیکرهٔ ایگناسیوس مقدس بر پیشانی کلیسایی در میدان کارل را فرا گرفتهاست. دختر بعد از آنکه چند تکه چوب دیگر در آتش میانداخت می آمد و کنار من دراز میکشید و رو به من بر میگرداند و به نیمرخم چشم میدوخت و با نوک انگشت طرح بینی و دهانم را دنبال میکرد. هیچ وقت همدیگر را نمی بوسیدیم. همه چیز را با دستهایمان به هم می گفتیم، بعد همان طور درازکشیده در بستر، به زبانهها و انعکاس آتش در بخاری کهنه، نگاه میکردیم و به حلقههای نور که از جان دادن چوبها برمیخاست. هیچ چیز نمیخواستیم جز اینکه تا ابد به همین صورت به زندگی ادامه بدهیم، انگار که قبلاً همه چیز را به هم گفته باشیم. انگار که تو أمان به دنیا آمده ایم و هرگز از هم جدا نشده آیم.

آن سال، در آخرین پاییز جنگ رفتم و مقداری کاغذ آبی نازک مخصوص بسته بندی خریدم و یک گلوله نخ پرک و چسب و بساط، و دخترک کولی ایستاد به تماشا و فقط فصل به فصل می رفت و آبجو میگرفت و می آمد و من سرتاسر یک روز یکشنبهای را نشستم و برکف اتاق بادبادكي درست كردم. بعدكه تمام شد برداشتم و آويخته از نخ وزن کردم که وزنش میزان باشد، که صاف و خوب به هوا برود، و بعد به دخترک یاد دادم که چطوری دنباله درست کند و از کاغذ برای بادبادک دنالهٔ بلندی درست کر د شبیه به یک ردیف پروانهٔ به هم چسبیده، و بعد با هم رفتیم به ناحیهٔ اوکروه یک او از بلندی تلّی، بادبادک را رها کردیم در هوا، و بلندکه شد یک مدتی نخ دادم تا رفت بالاتر، و بعد چند بار لنگر دادم تا خوب رفت بالا، رفت بالای سر ما و صاف و بیحرکت در هـوا ایستاد و فقط دنبالهاش مثل مار در هوا پیچ و تاب میخورد. دختر کولی صورتش را با دست یوشانده بود و فقط چشمهایش پیدا بود، چشمهای بازمانده از اعجاب، و بعدش گرفتیم نشستیم و من خواستم سر نخ را به دست او بدهم، ولي داد زد كه نه، نه، بادبادك برش مي دارد و به هوا مى بردش، مثل مريم مقدس كه به آسمانها مى رفت، و من سرنخ را به دست او دادم و دست بر شانه هایش گذاشتم و گفتم در این صورت هر دو با هم به آسمان میرویم، ولی دخترک سر نخ را باز به دست من داد و گرفتیم نشستیم و دخترک سرش را به شانهٔ من تکیه داد، و بعد به فکرم رسید که چطور است که برای بادبادک قاصدی بفرستیم و باز سرنخ را به دخترک دادم، ولی او باز از ترس جمع و جور شد و گفت نه، بادبادک برش می دارد و می بردش به هوا و دیگر هیچ وقت چشمش به من نمی افتد؛ این

<sup>1.</sup> Okrouhnik

است که من سرچوبی را که نخ بهش وصل بود در زمین فروبردم و بعد یک تکه کاغذ از دفترچهٔ یادداشتم کندم او نخ را از سوراخی در وسط این تکه کاغذ رد کردم] و همچه که دوباره سرنخ را در دست گرفتم دخترک داد زد و پرید که قاصد را بگیرد ولی قاصد در طول نخ بادبادک رفت و رفت و رفت و رفت و با هر وزش باد و تکان بادبادک، این تکان از نخ به انگشتها و به تمام تن من منتقل می شد، و حتی حس کردم لحظهای را که قاصد بالاخره به بادبادک رسید و با آن تماس پیدا کرد، و من سراپا به لرزه درآمدم، چون که ناگهان بادبادک خدا بود و من پسر خدا بودم و این نخ، روح القدس بود که انسان را با خداوند پیوند می دهد و همکلام می کند. بعد بادبادک را چندبار دیگر پرواز دادیم و دخترک بالاخره به خودش جرئت داد و سرنخ را در دست گرفت، و مثل من تنش می لرزید، مثل بادبادکی که در وزش تندباد می لرزید، و نخ را دور دست پیچیده بود و از شوق فریاد می زد.

یک شب سرشب که به خانه برگشتم دیدم که دخترک کولی در خانه نیست. چراغ را روشن کردم و رفتم بیرون و تا صبح طول خیابان جلوی خانه را بالا و پایین رفتم، ولی اثری از او پیدا نشد، نه آن روز و نه روز بعدش و نه دیگر هیچوقت. رفت که رفت. هر کجا را که می شد به دنبالش گشتم، ولی بی فایده بود. دخترک سادهٔ بچهواره ام، دست نخورده مثل تکه چوبی صاف، پاکیزه همچون نَفس روح القدس، که از زندگی چیزی نمی خواست جز اینکه هیزم و الواری را که از خرابه ها صلیب وار بر پشت میکشید در بخاری بریزد. چیزی نمی خواست جز آنکه گولاش سیب زمینی و کالباس درست کند و در بخاری آتش بیفروزد و با دبادی پاییزی هواکند ... بعدها فهمیدم که گشتاپو در گشتهای خیابانی اش او را دستگیر کرده و با یک عده کولی دیگر به بازداشتگاه فرستاده و این دختر را یا در

باز داشتگاه مایدانک ایا در آشو و پتس در کورههای آدمسوزی سوزانده یا در اتاق گاز خفه کرده بودند. دختر دیگر برنگشت. آسمان عاطفه ندارد. ولی در آن زمان من هنوز عاطفه داشتم؛ وقتی که در پایان جنگ باز اثری از او پیدا نشد، بادبادک و نخ و دنبالهای را که او درست کرده بود سوزاندم، دختر کولیای که اسمش را هیچوقت درست یاد نگرفتم ... جنگ که تمام شد هنوز تا دههٔ پنجاه، زیرزمین محل کار من مدام پر از ادبیات دوران نازيها بود و چه لذتي به من مي داد له و لورده كردن خروارها جزوه و کتاب مربوط به نازیها، همه با یک موضوع واحد: صدها هزار صفحه با عكس جمعيت هلهله كننده، زنها و مردها و بچهها و ريش سفيدها، كارگرها و دهقانان و سربازها و افسران اس.اس.، همه در حال هلهله. بخصوص لذت فوق العاده اى برايم داشت انباشتن طبله پرس من از عکسهای هیتلر و خیل همراهانش، هیتلر در حال ورود به ورشوی «آزاد شده» به براگ «آزاد شده» به وین «آزاد شده»، به باریس «آزاد شده». هیتلر در خانه، هیتلر در جشن برداشت خبرمن، هیتلر با سگ گرگی وفادارش، هیتلر در بازدید از سربازان در جبهه، هیتلر در بازدید از دیوار دفاعی آتلانتیک، هیتلر عازم شهرهای فتح شدهٔ شرق و غرب، هیتلر خم شده بر نقشههای نظامی. هرقدر بیشتر از این زنان و مردان و بچههای هلهلهگر را در خمیر می کردم بیشتر به یاد دخترک کولی ام می افتادم که هرگز هلهله نکردهبود، که چیزی جز این نمی خواست که هیزم در بخاری بریزد، که گوشهای از نانش را مثل تکه نانی در مراسم عشاء ربانی بشکند و به آتش درون بخاری نگاه کند، مجذوب و میهوت حرارت و زمزمهٔ آهنگین آتشی که از کو دکی می شناخت و با قوم او پیوندی دیرین و مقدس

<sup>1.</sup> Maydanek

داشت. آتشی که در حرارت و روشناییاش، رنجها را فراموش میکرد و لبخندی اندوهگین به لبان او می آورد. انعکاس خوشبختیای در اوج.

حالا به پشت بر بسترم دراز کشیده ام. همین چند لحظه پیش موش کوچکی بر سینه ام افتاد و بعد پرید به کف اتاق و تند و تیز زیر تختخواب ناپدید شد. احتمالاً باید چندتایی موش در کیف دستی یا در جیب پالتو از محل کار به خانه آورده باشم. از حیاط بوی سنگین فاضلاب می آید. به خودم می گویم باران در پیش است. از آن کار دشوار و آبجوهای پیاپی چنان کوفته و از رمق افتاده ام که قدرت حتی تکان دادن انگشتم را هم ندارم. دو روز کار پیاپی برای روفتن و پاک کردن زیرزمین، به قیمت از بین بردن صدها موجود کوچکی که از زندگی هیچ نمی خواهند جز آنکه کتاب کهنه ای را دندان بزنند و در سوراخهای کاغذ باطله زندگی کنند، بچه درست کنند و بچههایشان را در لانههای دنج شیر بدهند. موشهای کوچولوی توی خودشان جمع و گلوله شده، مثل دخترک کولی من که شبهای سرد در کنارم گلوله می شد.

نه، آسمان عاطفه ندارد، ولى احتمالاً چيزى بالاتر از آسمان وجود دارد كه عشق و شفقت است، چيزى كه من مدتهاست كه آن را از ياد بردهام. سی و پنج سال است که دارم در پِرس هیدرولیک ام کاغذ باطله روی هم می کوبم، و سی و پنج سال بود که فکر می کردم برای این کار شیوهٔ دیگری وجود ندارد، تا اینکه از اینجا و آنجا شنیدم که در ناحیهٔ بوبنی پرس جدیدی کارگذاشته اند که کار بیست تا پرس مثل مال مرا به تنهایی انجام می دهد و عدلهای کاغذی درست می کند به وزن سیصد، چهارصد کیلو که بعد آنها را با جراثقال مخصوص صاف می برند به کنار قطار. این را که شنیدم به خودم گفتم «هانتا، این چیزی است که باید به چشم خودت ببینی. باید از همکاران دیداری کرد.» وقتی که به بوبنی رفتم و آن ساختمان عظیم شیشه ای را که به ایستگاه راه آهن کوچکی شبیه بود دیدم و صدای گرومب گرومب پرس را شنیدم چنان منقلب شدم که نتوانستم سربردارم و به پِرِس نگاه کنم. همانجا سرجایم ایستادم و خم شدم و به بند کفشم ور رفتم، فقط برای آنکه به این دستگاه مستقیم چشم ندوزم. برای من نگاه کردن به درون تودهٔ کاغذهای باطله و برخورد با جلد یا عطف کتابی نادر، رویداد و موهبتی خاص بوده است. در این جور موارد به جای

<sup>1.</sup> Bubny

آنکه مستقیم به سراغ کتاب بروم، اوّل مقداری پشم فلزی برمی دارم، میله محوری پرس را خوب تمیز میکنم، بعد نگاه دیگری به تودهٔ کاغذ می اندازم و پیش خودم می سنجم که قدرت دست درازکردن و برداشتن کتاب و بازکردنش را دارم یا نه. بعد که به این نتیجه رسیدم کـه احـتمالاً قدرتش را دارم دست دراز میکنم و کتاب را برمی دارم، و کتاب در این هنگام در دستهایم مثل دسته گلی در دست عروس در برابر محراب، میلرزد. جوانیهایم هم، موقعی که در باشگاه دهکدهمان فوتبال بازی میکردم همین حال را داشتم. میدانستم که اسامی بازیکنان تیم را زودتر از ينج شنبه بيرون ميخانهٔ ده يايين در جعبهٔ اعلانات به ديوار نمي زنند، ولي روز چهارشنبه، قلب در گلو، سوار دوچرخه به محل نصب تابلو ميرفتم و همانطور سواره جعبه اعلانات را برانداز مي كردم. اول چشم مي انداختم به قفل و بعد به چارچوب جعبه. نمی توانستم مستقیم به خود اعلان نگاه كنم. بعدش عنوان باشگاهمان را ملايم و بدقت، حرف به حرف، میخواندم و آخر سر به سراغ اسامی اعضای تیم میرفتم که البته چون روز چهارشنبه بود هنوز اسامی اعضای هفتهٔ قبلی را از جعبه برنداشته بودند. بعد سوار می شدم و میرفتم. روز بعد برمیگشتم و باز همانطور روی دوچرخه، اول اطراف جعبهٔ اعلانات همه چیز را خوب برانداز میکردم بجز صورت اسامی را، و آخرش که قدری آرام میگرفتم و به خودم جرثت مى دادم، چشم را متوجهٔ صورت اسامى مى كردم. اول ردیف اسمهای یک تیم را میخواندم و بعد به سراغ اسامی اعضای تیم جوانان میرفتم و میخواندم و میآمدم پایین تا در بین ذخیرهها به اسم خودم میرسیدم و شادی میکردم.

در برابر آن پرس هیولا در بوبنی هم درست همین احساس را داشتم بعد از آنکه بر هول اولیهام غلبه کردم به خودم قدری جرئت دادم و

سربرداشتم و به دستگاه نگاه کردم که مثل محراب عظیم کلیسای نیکلاس مقدس در محلهٔ مالاسترانا ای پراگ سر به سوی سقف شیشهای برداشته بود. پرس عظیمتر از آن بود که قبلاً تصورش را کرده بودم. تسمهٔ نقالهای داشت به یهنای نواری که زغال سنگ را در کارخانهٔ برق هوله شوویتسه به زیر رندهٔ زغال ساب میریزد. ولی آنچه بر این تسمهٔ عریض به آرامی گذرداشت کاغذ و کتاب بود، کتابهایی که کیارگران جوان زن و مرد، با لباس كارهايي كاملاً متفاوت با آنچه من و امثال من مي يوشيديم بر این تسمه نقاله می ریختند. این کارگرها دستکشهای نارنجی و آبی آسمانی به دست، کلاه بیس بال زرد امریکایی بر سر و لباس کارهایی داشتند کے جلویش تا پیش سینهشان می رسید، بندهایش از سرشانه هایشان رد می شد و پشت سرشان ضربدری وصل می شد به لباس و زيرش بولوور نازك معمولي و يقه اسكى پيدا بود. هيچ كجا اثرى از لامب و چراغ دیده نمی شد. روشنایی آفتاب بود که از دیوارها و سقف شیشهای به داخل کارگاه می تابید و تازه در سقف، دستگاه تهویه هم کارگذاشته بودند. ولی این دستکشها بود که بیش از هر چیزی در من اثر کرد و حال مراگرفت، چون که من همیشه با دست کار می کردم، دست لخت و بي حفاظ، و دوست داشتم كه اثر كاغذ را بر انگشتهايم حس كنم. ولى در اينجا هيچكس به دركِ لطف ملموس كاغذ كمترين علاقهاى نداشت. تسمهٔ نقاله کتابها و کاغذ یاره ها را با خود می برد، همان طوری که یلکان متحرک در خیابان واسلاوسکه <sup>۲</sup> آدمها را به بالا می رساند، و کاغذ و کتاب صاف می رفت و می ریخت در شکم دیگی عظیم، به عظمت پاتیلی که در کارخانهٔ آبجو سازی اسمیخوف تدرش آبجو می بزند،: و موقعی که

<sup>1.</sup> Malástraná

<sup>2.</sup> Vaclavské

<sup>3.</sup> Smichov

طبله يُر مي شد تسمهٔ نقاله خود به خود از حركت باز مي ماند و از سقف یر ه گر دندهای، به شکل یک سیلندر عمودی بایین می آمد و فشار شدیدی بر کاغذها وارد می آورد و خرناسی می کشید و باز بالا می رفت که بعدش تسمهٔ نقاله تکانی میخورد و باز به حرکت درمی آمد و با تکانهای بریده بریده سیل کتاب و کاغذهای تازه را به دورن طبلهٔ بیضی شکلی، به بزرگی حوضچهٔ وسط میدان کارل سرازیر می کرد. حالاکه قدری آرام گرفته و بر هیجان اولیهام مسلط شدهبودم می دیدم که دستگاه دارد کل موجودی نسخههای چاپ شدهٔ یک کتاب را در طبله می ریزد و می کوبد و بستهبندی می کند، و از پشت دیوارهای شیشهای کامیونها را می دیدم که از راه می رسند، لبالب انباشته از بار جعبه های مملو از کتاب، همهٔ نسخه های چاپ شدهٔ یک کتاب که مستقیم بر آسیاب خمیر درست کنی سرازیر می شود، پیش از آنکه با چشم و مغز و قلب آدمی تماس حاصل کند. حالا برای اولین بار بو د که می دیدم چگونه کارگرهای زن و مرد، در پای تسمهٔ نقاله در جعبهها را یاره میکنند و کتابهای باکره را درمی آورند، جلدشان را جدا مي كنند و تن لخت كتاب را بر تسمه نقاله مي اندازند، بي توجه به آنكه کتاب در کدام صفحه باز ماندهاست. هیچ کس حتی به فکرش هم نمی رسید که به کتابها کمترین نگاهی بیاندازد، چون که اگر من مدام پرسم را نگه می داشتم، در اینجا تسمهٔ نقاله مدام در حرکت بود و باید مرتب کتاب رویش می ریختند. عملی بود غیرانسانی این کاری که در بوبنی داشتند می کردند. مثل کار در کشتیهای ماهیگیری بود، موقعی که تور را از آب می کشند و کارگر ها ماهیهای بزرگ را از ماهیهای کوچک جدا می کنند و هر کدام را سوا سوا بر تسمهٔ نقالهای می ریزند که مستقیم به دستگاه

۱. احتمالاً اشاره به کتابهای ممنوع و محکوم دارد، کتابهایی که پس از چاپ، پخششان قدغن شده. کتاب جوانه هرابال از جملهٔ همین کتابها بود. \_ م.

کنسروسازی در داخل شکم کشتی میرود. یک ماهی به دنبال ماهی دیگر، کتابی از پس کتاب دیگر.

به خودم جرئت دادم و از پلههای منتهی به سکویی که دور تا دور طبلهٔ بیضی شکل کشیده شده بود بالا رفتم. از آن بالا نگاه می کردم و واقعاً حس مے کردم کے انگار دارم دور دیگ عظیم کارخانه آبجوسازی اسمیخوف می چرخم که روزی یانصد هکتولیتر آبجو درست می کرد، یا طوری که بر داربست طبقهٔ دوم خانهای در دست ساخت ایستاده باشم. به زير پايم نگاه كردم و اتاقك فرمان و صفحهٔ فرمان دستگاه را ديدم، با دهها دکمهٔ روشن رنگارنگ، انگار که در کارخانهٔ برق، و باز ملخ گردنده و سیلندر عمودی فرود آمد و محتوی طبله را با چنان فشاری درهم کوبید که آدم بلیت باطلهٔ اتو بوسی را بی هوا بین انگشتها له کند. گیج و هراسان به اطراف خودم نگاه کردم و کارگرها را دیدم غرقه در نوری که از دیوارهای شیشهای برشان می تابید، با لباس کارها و لباسهای زیر و کلاههای رنگارنگشان، مسئل پرندههای سرزمینهای دور و غریب، مثل ماهی خوارهای رنگین بر و بال، سهرههای دم سفید و سینه سرخ، مثل طوطیهای رنگین کمانی. ولی علت هراس من این نبود. خوف من از آن جهت بودکه به قاطعیت دریافتم این پرس هیولایی که در برابر من است دارد ناقوس مرگ پرسهای کوچک را به صدا درمی آورد. دیدم که معنی تمام این قضیه، آغاز عصری تازه در شغل من است، که این کارگرها موجوداتی متفاوت، با عاداتی متفاوت هستند، که دیگر ایام لذتهای کوچک زندگی من به سرآمده، روزهای کشف کتابهای سهواً به دورانداخته شده، که این افراد نمو دار طرز فکر جدیدی هستند، که حتی اگر هر یک از آنها، به صورت مزد خشکه، از هر نوبت چاپ، کتابی با خود به خانه می برد، دیگر آن حالت سابق را نداشت و کار ما نسل قدیم دیگر

به پایان رسیده است. ما قدیمی ها بی قصد و عمد باسواد شده بودیم. هر یک از ما در خانهاش از کتابهای بازیافته در میان باطلهها، کتابخانهٔ کو چک معتبری داشت، مجموعهای از کتابهایی که از نابودی رهانیده بودیم، به این امید خجسته که در این کتابها روزی چیزی خواهیم خواند که هستی مان را دگرگون کند. ولی بزرگترین حیرت هنگامی به من دست داد که دیدم این کارگران جوان بی خجالت دارند شیر و نوشابههای غیرالکلی می نوشند. پاها را قدری از هم بازگذاشته، یک دست بر کمر، مستقیم از بطری می نوشیدند. در اینجا بود که فهمیدم آن روزهای خوش گذشته دیگر به سر آمدهاست، روزهایی که هر کارگری شخصاً بارکاغذ را با بیل در طبله می ریخت، که با مصالح کارش با زانو و سینه و کف دست، جوری که در کار مبارزهای بوده باشد، دست و پنجه نرم می کرد، و در نتیجه، در پایان روز، کثیف و از رمق افتاده بود. ولی حالا دورهای تازه با آدمهای تازه و روشهای تازه بود. فکرش را بکن: آدم در سَر کارش شیر بنوشد! در حالی که هر کسی می داند که حتی گاو شیرده هم حاضر است از تشنگی بمیرد و لب به یک قطرهٔ شیر نزند. دیگر تحملم به سر رسیده بود و نمي توانستم به اين بساط نگاه كنم؛ پس چرخي ديگر دور پرس زدم كه حاصل کارش را تماشاکنم. یک عدل بزرگ کاغذ بسته، به اندازهٔ ساختمان مقبرهٔ خانوادهای اعیانی یا گاوصندوق بزرگ مارک ورتهایم ابر سطح سکوی بالابر بارکش فرود می آمد. بارکش چرخی زد و رفت و بار را بر شیبراههای گذاشت که مستقیم به کنار قطار بارکش ختم می شد. دو کف دست را در برابر چشمانم آوردم. دستهای کثیف انسانی با انگشتانی از شدت کار مثل پیچک مو، پر از گره و گلوله ... طولی نکشید که باز دستها را

<sup>1.</sup> Wertheim

با کراهت به زیر آوردم، بازوها در دو سوی پیکرم بی حرکت آوینخته، و حالا فرجهٔ وسط روز و وقت ناهار فرا رسیده بود، تسمه نقاله از حرکت ایستاد و کارگرها زیر تابلوی اعلانات بزرگی با انواع و اقسام اخبار و اعلامیه نشستند، هر کدام جلوی خودش یک بطری شیر گذاشت و بعد بسته غذایی را که کارگر مخصوص برایشان آورد و بینشان قسمت کرد بازکردند و یواش یواش شروع کردند به خوردن کالباس و پنیر و نان کره مالیده و شیر و لیموناد نوشیدن و خنده و گفتگو، و من به نردهٔ بالای سر چسبیده بودم، از ترس آنکه به شنیدن آنجه جسته گریخته از گفتگوهایشان به گوشم می رسید از آن بالا به زیر بیفتم؛ معلوم شد که این افراد کارگرهای وابسته به بریگاد کار سوسیالیستی هستند که هر جمعه از طرف کارخانه با اتوبوسی آنها را به ویلایی که کارخانه در ناحیه کو هستانی کروکونوشه ۱ در اختیار دارد می برند، این کارگرها سال گذشته به صورت تور از طرف کارخانه به فرانسه و ایتالیا رفته بودند و امسال قرار است به بلغارستان و یونان بروند. بعد از اینکه دیدم چه راحت اسامی داوطلبهای سفر بالکان را نوشتند و همدیگر را به پیوستن به این تور ترغیب کردند، هیچ حیرتی نکردم وقتی که دیدم این جوانها تاکمر برهنه شدند که از نور آفتاب که حالا در وسط آسمان بو د استفاده کنند و آفتاب بگیرند، و بعد مشغول گفتگو شوند كه از وقت فراغت بعدازظهر آن روز چطور نهايت استفاده را ببرند. بروند که در پلاژ زرد، درکنار رودخانه شناکنند یا بروند به استادیوم مودرژان<sup>۲</sup> و فوتبال بازی کنند.

این قضیهٔ گذراندن ایام مرخصی در یونان واقعاً زیر و رویم کرد. با خواندن هردِر و هگل، تمام عمر آرزوی رفتن به یونان را داشتم. با

<sup>1.</sup> Krokonoše 2. Moďran 3. Herder

خواندن نیچه تصوری دیوژنی از دنیا به هم رسانده بودم، ولی در تمام عمرم هرگز به مرخصی نرفته بودم. همه مدت فراغتم را باید وقف کارهای عقب افتاده ام میکردم. رئیسم برای هر روز غیبت غیرموجه، دو روز کار به پایم مینوشت و اگر هم اتفاقاً یک روز بیکاری داشتم آن را هم باید اضافه کاری میکردم، چون که همیشه عقب بودم. همیشه کوهی از کاغذ در زیرزمین و حیاط کارگاه انباشته شده بود، کوهی که هرگز از پساش برنمی آمدم. این است که سی و پنج سال است که با عقدهٔ روزمرهٔ «سیزیفی» زیسته و کار کرده ام، عقده ای که استاد سارتر و از او بهتر، استاد کامو آنقدر زیبا توصیف کرده اند. هرقدر که بسته بندیهای کاغذ بیشتری از حیاط کارگاه بیرون می رفت، تودهٔ کاغذ بیشتری به داخل زیرزمین من سرازیر می شد، در حالی که بریگاد کار سوسیالیستی در بوبنی کارش را همیشه رأس موعد مقرر تمام می کرد.

حالا این کارگرها، برنزه از آفتاب، به سر کارهایشان برگشته بودند. آفتاب در حین کار رنگ پیکرهای یونانیشان را سیرتر می کرد. کار می کردند و عین خیالشان هم نبود که قرار است به هلاس بروند. هیچ چیزی از ارسطو و افلاطون و حتی گوته، که امتداد بازوی یونان باستان بود، نمی دانستند. بی خیال کار می کردند. جلدهای کتابها را می کشیدند و بعدا می کردند و بقیهٔ کتاب، صفحه های و حشتزده و مو سیخ شدهٔ کتابها را، با منتهای خونسردی و بی اعتنایی بر تسمهٔ نقاله می انداختند. بی هیچ احساسی نسبت به معنی ای که در هر جلد کتابی نهفته است، به اینکه کتاب را یک نفر باید می نوشت، یک نفر باید ویراستاری می کرد، یک نفر طراحی می کرد، یک نفر باید حروفش را می چید، یک نفر غلطگیری می کرد، یک نفر باید نمونه های چاپی را می خواند و اصلاح غلطگیری می کرد، یک نفر باید نمونه های چاپی را می خواند و اصلاح می کرد، یک نفر باید حروفش شده ها را در

جعبه بسته بندی می کرد، یک نفر باید به حساب دخل و خرج می رسید، یک نفر تصمیم می گرفت که کتاب شایستهٔ خواندن نیست، یک نفر باید دستور می داد که کتاب خمیر شود، یک نفر باید تمام کتابها را به انبار می فرستاد، یک نفر باید بسته های کتاب را از نو در کامیون بار می زد، یک نفر باید کامیون را تا اینجا، تا کارخانه می راند تا کارگران زن و مرد، نفر باید کامیون را تا اینجا، تا کارخانه می راند تا کارگران زن و مرد، دستکشهای نارنجی و آبی آسمانی به دست، دل و رودهٔ کتابها را بیرون بکشند و آنها را بر تسمهٔ نقاله بیندازند و تسمه، بی سر و صدا و بی امان، با حرکات بریده بریده، صفحه های مو سیخ شدهٔ کتابها را به درون طبلهٔ آن پرسِ عظیم فرو بریزد تا تبدیل به عدلهای کاغذ شوند و بعد راه کارخانهٔ کاغذسازی را در پیش بگیرند تا از آنها کاغذ سفیدِ معصوم بی خط و نقش و نقطهای بسازند تا باز از آنها کتابهای تازه ای به وجود بیاید.

همانطور که پشت نرده ایستاده بودم و جریان کار را تماشا می کردم یک گروه بچه مدرسهای با خانم معلمشان در آفتاب کارگاه ظاهر شدند. اوّل فکر کردم که آمدن آنها به اینجا حالت گردش علمی را دارد، برای آنکه بچهها با طرز کار بازسازی کاغذ نو از کاغذ باطله آشنا شوند، ولی بعد دیدم که خانم معلمشان یک کتاب برداشت، توجه شاگردها را به آن جلب کرد و بعد عملاً نشان داد که کتاب را چطور از جلدش سوا می کنند، و بعد هم شاگردها، یکی پس از دیگری، شروع کردند، کتابها را برداشتن و جلدها را از صفحهها پاره کردن، و هر چند دستهایشان کوچک بود و کتاب حسابی در برابرشان مقاومت می کرد، ولی عاقبت دستهای کوچک پیروز شدند و اخم زور و تمرکز از چهرهٔ بچهها پاک شد و کارشان با بیروز شدند و اخم زور و تمرکز از چهرهٔ بچهها پاک شد و کارشان با ین مرا به یاد موقعی انداخت که یک بار به دیدار مرغداری ناحیهٔ این مرا به یاد موقعی انداخت که یک بار به دیدار مرغداری ناحیهٔ

لیبوش ( رفته بودم و در آنجا دختران جوانی را دیدم که از شکم جوجههایی که بر نوار نقالهای آویخته بودند دل و اندرونشان را با حرکاتی سریع و ماهرانه بیرون می کشیدند، درست مثل همین بچههایی که دل و جگر کتابها را در می آوردند، آن دخترها هم جگر و شش و دل جوجهها را هر کدام در سطلهای مربوطه می ریختند و نوار نقاله جوجهها را دورتر می برد تا عملیات دیگری رویشان صورت بگیرد. آنچه خیلی در من اثر کرد این بود که دخترهای مرغداری، کارشان را با کمال سرزندگی و شادی هم انجام می دادند، کاری که در وسط هزاران قفس، در هر قفس دهها جوجهٔ از قفس گریختهای که اینجا و آنجا می لولیدند و نوک بر زمین می زدند و هیچ به فکرشان نمی رسید که از چنگکی که بر نوار نقاله در انتظارشان بود بگریزند.

به هر جهت، بچهها در جریان آموختن شیوهٔ تکه پاره کردن کتابها چنان حرارتی از خودشان نشان دادند که دختربچه و پسربچهای در جریان کشمکش با جلد کتابهای بدجنسی که سرکشی کرده و از تسلیم سرباز زده بودند، انگشتهای کوچکشان قدری زخمی شد و در حالی که معلم داشت زخمهایشان را باندپیچی می کرد، چند کارگر به کمک آمدند و دل و اندرون کتابهای سرکش را بیرون کشیدند و با یک حرکت مچ دست بر تسمهٔ نقاله انداختند ... آسمان شاید بویی از عاطفه نبرده باشد، ولی من آن روز هر چه دیدم دیگر بسام بود.

باری، برگشتم و رو برگرداندم و از پلهها پایین رفتم و داشتم میرفتم بیرون که کسی صدایم زد: «آهای، هانتا! گوشه گیر پیر، چه می گویی راجع

<sup>1.</sup> Libuš

به این دم و دستگاه ما؟» نگاه کردم و دیدم آنجا، کنار نرده و در سینهٔ آفتاب، جوانکی کلاه بیس بال نارنجی به سر با ژست تمام رنگی، بطری شیری در دست مثل مجسمهٔ آزادی ایستاده. جوانک خندید و بطری شیر را تکان داد، و من دیدم که بقیهٔ کارگرها هم خندیدند و فکر کردم که شاید از من خوششان می آید، که مرا می شناسند و تمام مدتی که داشتم در کارگاه پرسه میزدم مراقب من بودند و از اینکه اینطور مرعوب آن پرس عظیم و طرز کارش شده بودم، به شوق آمده بودند. حالا داشتند می خندیدند و دستکشهای زرد و نارنجی را در هوا تکان می دادند، من سرم را بین دو دست گرفتم و از راهرو بیرون دویدم، پشت سرم انواع صداهای خنده طنینانداز بود، و من در برابر خندهها در طول راهرو می دویدم، راهروی که در دو سویش هزاران جعبه بستهٔ کتاب و کاغذ چیده شده بود، جعبههایی بر از کل تعداد نسخههای چاپ شدهٔ یک کتاب،که در جهتی مخالف حرکت من به سوی کارگاه می رفت، و من در انتهای این صف جعبه ها ایستادم و نتوانستم خودداری کنم، گوشهٔ یکی از بستهها را پاره کردم و دیدم که کتابی که بچهها داشتند پاره میکردند، کتابی که از انگشتهای آن پسر بچه و دختر بچه انتقام گرفته بود، یک داستان حادثهای مال بچههای کم سن و سال، چاپ سالهای قبل از جنگ است. یک نسخه از کتاب را درآوردم و آخرین صفحهاش را بـازکردم و دیدم نوشته که تیراژ کتاب هشتاد و پنج هزار نسخه است، و چون که کتاب در سه جلد بود، یعنی بیش از ربع میلیون نسخه کتاب، در نبردی بی حاصل با انگشتان بچهها درگیر خواهد بود. در راهرو میرفتم و هزاران نسخه کتاب، خاموش و بی دفاع، در جعبه هایشان از برابرم می گذشتند، مئل جوجههایی که در کشتارگاه لیبوش از قفسها گریخته بودند، جوجههایی که در اطراف میپلکیدند و به زمین نوک میزدند تاکی دختر

کارگرها دوباره بگیرند و از قلابهای نوار نقاله بیاویزند و مثل این کتابهای ردیف شده در راهرو، به سوی مرگی پیشرس بفرستندشان.

به خودم میگفتم اگر من می توانستم به یونان بروم به زیارت استاگیرا ازادگاه ارسطو می رفتم، در پیست مسابقات المپیک با زیرپیراهنی و زیرشلواری، بند کفشها را دور مچ پا بسته، به افتخار تمام قهرمانان المپیک می دویدم. اگر من می توانستم همراه با بریگاد کار سوسیالیستی به یونان بروم، برایشان فقط از فلسفه و معماری داد سخن نمی دادم، از همهٔ خودکشیها برایشان می گفتم، از دموستن و افلاطون و ارسطو حرف می زدم، اگر می توانستم همراه این بریگاد به یونان بروم. ولی آنها به دورهٔ جدیدی تعلق داشتند. و این حرفها در وجودشان نمی گرفت. امروزه روز همه چیز فرق می کرد.

<sup>1.</sup> Stagira

سفر تفریحی تابستانی اش به یونان و عاقبت من در دنیای تناقضهای اخلاقی ام. من بدبختِ ابلهِ خاک بر سر.

باری، آن روز بعد ازظهر، تمام روز را یکسره کار کردم و مدام کاغذ باطله در طبله ریختم، جوری که انگار طبلهٔ پرس من آن تسمهٔ نقاله در بوبنی باشد، یک همچه حالتی، و هرقدر هم که عطف و جلد کتابها برایم عشوه می آمدند اعتنایی نمی کردم و می گفتم «نه، نه، به هیج کتابی نباید نگاه کنی. مثل جلادی بی عاطفه باش.» جوری کتابها را در طبله میریختم که انگار با مادهٔ بی جانی سر و کار دارم. دستگاه هم دیوانهوار کار می کرد و لرزان و تفتف زنان همپای من می آمد، منتهی چون به این سرعت کار عادت نداشت و در زیرزمین مدام با حالت سرماخورده و روماتیسمی دست به گریبان بود، حالا موتورش داغ کردهبود. تشنه ام که شد به بیرون دویدم، و چند دقیقه بعد با یک بطری شیر به زیرزمین برگشتم. هر چند که هر جرعهٔ شیر مثل تیغ تیزی از گلویم پایین می رفت، ولی دست برنداشتم و مثل بچگیهاکه روغن ماهی میخوردم شیر را هرطوری که بود جرعه جرعه نوشیدم، و این کار چنان برایم مکروه بود که ظرف دو ساعت، تمام کاغذ باطله ها را از سر راه دور کردم، جوری که دوباره سوراخ سقف باز شد. این قضیهٔ بازشدن سوراخ برایم مهم بود، چون که آن روز پنجشنبه بود، روزی که من همیشه با شوق و التهاب منتظر رئیس کتابخانهٔ کـومهنیوس ۱ بودم که معمولاً مي آمد، و اين بار هم البته آمد و مثل هميشه، با سبدي پر از کتابهای دورانداختنی فلسفی بالای سر سوراخ ایستاد و محتوی سبد را در سوراخ سرازیر کرد. ولی من خم نشدم که کتابهایی را که پیشپایم افتاده بود بردارم، بلکه با بیل مستقیم به درون طبله سرازیرشان کردم، هر چند

<sup>1.</sup> Comenius

یک بار چشمم بی اختیار افتاد و وقتی که عنوان کتاب را دیدم دلم داشت یاره می شد. کتاب متافیزیک اخلاقیات بود. این کتاب را هم با سایر آشغالها به داخل طبله ریختم و پشت سرهم بستهبندی کاغذ درست کردم. ضمناً آن روز اثری از باسمهٔ آثار نقاشان کلاسیک دربین نبود و بستهٔ کاغذ، بستهٔ كاغذست ديگر. من فقط كارى را كه به خاطرش مزد مى گرفتم انجام می دادم. روزهای هنریروری و زیبایی پردازی دیگر به سر رسیده بود. حالا می فهمیدم که اگر کاری را که به من سپرده شده درست و بموقع انجام بدهم می توانم یک تنه نقش بریگاد کار سوسیالیستی را بازی کنم، و اگر بازدهٔ کارم را پنجاه درصد بالا ببرم ممکن است برایم فرصتی به جهت گذراندن ایام مرخصی در ویلای کارخانه در کوهستان پیش بیاید، و از آن بهتر، شاید اصلاً برای دوران مرخصی به یونان بروم، و به عبارت دیگـر این فرصت برایم ایجاد شود که با زیرپیراهنی و زیرشلواری در پیست میدان المپیا بدوم و در استاگیرا به زیارت ارسطو بروم. پس همچنان ادامه دادم به جرعه جرعه شیر نوشیدن و کار کردن، کاری غیرانسانی و بی احساس، جوری که کارگرهای آن پرس هیولا در بوبنی کار می کردند. غروب که شد و کارم به پایان رسید و ثابت کردم که برخلاف تصور، آنچنان هم دست و یا چلفتی و بی قابلیت نیستم، رئیسم که در حمام پشت دفتر داشت دوش می گرفت از زیر دوش داد زد که دیگر حوصلهٔ سر و کله زدن با مرا ندارد وگزارشی برای مقامات دربارهٔ من نوشته که خودشان هرکاری که صلاح دیدند با من بکنند و مرا در اختیارشان می گذارد که برای بستهبندی کاغذ به جای دیگری منتقلم کنند.

مدتی نشستم و به حرفهای رئیسم که داشت با حوصله خودش را خشک میکردگوش دادم، بعد ناگهان به یاد مانچا افتادم و موجی از دلتنگی به خاطر او به من دست داد. مانچا تا آن موقع چند بار برای من نامه داده و دعوتم کرده بودکه به کلانوویشه اکه در همان نز دیکیها بود به دیدنش بروم جایی که او از مدتی پیش در آن زندگی می کود. باری یک جفت جوراب به پاهای کثیفم کشیدم و دویدم که به اتوبوس برسم. در غروبی دلگیر در شهرکی کنار جنگل پیاده شدم. از کسی نشانهٔ خانهٔ مانچا را پرسیدم و طولی نکشید که خودم را در برابر کلبهای در جنگل دیدم که خورشید داشت پشت آن غروب میکرد. در راکه بازکردم دیدمکه نه در سرسرای پشت در کسی هست و نه در آشیزخانه و نه در اتاقهای دیگر. این بودکه به سراغ باغ پشت کلبه رفتم و در آنجا با صحنهای حیرت آورتر از آنچه در بوبنی دیده بودم روبهرو شدم. در باغ، بر زمینهٔ شــاخ و بــرگ گستردهٔ سروها و صنوبرها و آسمان کهربایی، مجسمهٔ عظیم فرشتهای بزرگتر از مجسمهٔ یادبود چخ<sup>۲</sup> در پراگ، سر به آسمان برافراشته بود. بر بدنهٔ مجسمه نردبانی تکیه داشت و بر پلههای نردبان پیرمردی با لباس کار آبی آسمانی و کفش راحتی تنیس ایستاده بود و داشت با چکش از دل سنگ سر زیبای زنی را در می آورد یا سری را که نه مال زنی بود و نه مردی، بلکه چهرهای دو جنسیتی بود از یکی از رهبانیان ملکوت، و این پیرمرد برمیگشت و به زیرپایش، به سوی زنی نگاه می کرد که بر صندلی نشسته بود و گاهگاه گل سرخی را به زیربینی میبرد. نگاه میکردم که پیرمرد چطور دارد اجزاء صورت این زن را با ضربههای چکش و قلم مجسمه سازی به سنگ منتقل می کند. این زن مانچا بود که موهای حالا دیگر به خاکستری گراییدهاش را به سبک ورزشکارها بُرُسی زده و کوتاه کرده بود. مانجا حالت روحانیتی به خودگرفته بود، و یکی از چشمهایش که یک ذره از چشم دیگرش پایینتر بود به او تشخصی می بخشید. اگر

<sup>1.</sup> Klanovice

۲. S. Cech، سواستوپولوک چخ، شاعر قرن نوزده چک.

جوری نگاه می کرد که انگار چشمها را تنگ کرده، به خاطر دید ضعیف یکی از چشمهایش نبود، بهخاطر این بود که یکی از چشمهایش همچنان به آن سوی دروازهٔ ابدیّت خیره مانده بود، به درون قلب یک مثلث سه پهلو برابر ۱، به گفتهٔ زیبای یک اگزیستانسیالیست کاتولیک، به درون ذات هستی. چشم معیوبش نمودار خلل ابدی الماس بود.

باری، مات و مبهوت برجای ماندم و آنچه در این صحنه بیش از هر چیز مایهٔ حیرتم شد دو بال گستردهٔ سفید فرشته بود که حالت دو قفسهٔ عظیم را داشت، و انگار که در جنبش بود، طوری که مانچا لحظهای پیش از فرود یا پرواز، در هوا معلق مانده باشد، و حالا می دیدم که مانچایی که همیشه از کتاب نفرت داشت، که در تمام عمرش کتابی را تا به آخر نخوانده بود و کتاب برایش فقط مصرف قرص قبل از خواب را داشت، در این مراحل آخر عمر به مقام یک قدیس رسیده بود.

حالا دیگر تاریک ـ روشن غروب داشت به شب می پیوست، و مجسمه ساز پیر بر نردبان با کفشهای سفیدش انگار که در هوا معلق بود، و مانجا در این حال دست نیمه گرمش را در دست من گذاشت و به سویم خم شد و تعریف کرد که این پیرمرد آخرین معشوق او و آخرین حلقهٔ زنجیر در ردیف مردانی است که او در عمرش شناخته است. و چون پیرمرد فقط به صورتی روحانی می تواند به او عشق بورزد، تصمیم گرفته که به جبران، مجسمه یا دبودی برای او بسازد که تا وقتی که مانچا زنده است در باغ خانه اش از دیدن آن لذت ببرد، و بعد از مرگش آن را به صورت یا دبود بالای سنگ قبرش بگذارند. پیرمرد در نور ماه که داشت بالا می آمد مشغول تکمیل حالت صورت فرشته بود و در این بین مانچا بالا می آمد مشغول تکمیل حالت صورت فرشته بود و در این بین مانچا

۱. اشاره به مثلث موسوم به «چشم خدا» است که با چشمی در میانش، نماد رایجی است بر پیشانی محراب کلیساها و بعضی از بناهای قدیمی، تمثیلی از تثلیث مقدس، شاید. \_م.

مرا برد که کلبهاش را از زیرزمین تا انباری زیر سقف نشانم بدهد. ضمن این کار به زمزمه برایم تعریف کرد که چطور زمانی فرشتهای بر او ظهور کرده بود و مانچا در اطاعت از امر فرشته، با یک کارگر ساختمان طرح پیوند ریخته تمام پساندازش را صرف خرید قطعه زمینی در جنگل کرده بود. بعد این کارگر ساختمان، پی و پایهٔ خانهای را در جنگل برایش حفر کرده بوده و دوتایی در این بین در خیمهای می خوابیدهاند. بعد مانچا این مرد را ترک کرده و با کارگری آجرکار طرح دوستی ریخته بوده و با هم در آن خیمه می خوابیدهاند و این کارگر دیوارهای خانه را برایش بالا برده بود. پس از آن مانچا نجاری را به زندگی خودش راه داده بود که برایش کارهای نجّاری و ساختن در و پنجرهها را به انجام رسانده و در عین حال شریک بستر او شده بود. بعدش او را هم مانچا بیرون انداخته و جایش را به لولهکشی داده بود. لولهکش در همان بستر نجار میخوابیده و ضمناً کارهای لوله کشی تمام خانه را انجام داده بود. جای لوله کش را پس از اتمام کارش سقف ساز و شیروانی ساز گرفته بود، که ضمن برخورداری از لطف خصوصی مانچا، سقف خانه را ساخته و مرتب کرده بود. این آقا هم جایش را به یک گچکار سیرده بود که روزها دیوار و سقف خانه را گچکاری و صاف و سفید می کرده و شبها از مهر مانچا بهره می گرفته. این شخص هم جای خود را به مبل و صندلی ساز واگذار کرده بود که در ازای استفاده از بستر مانچا برایش اسباب و اثاثیهٔ چوبی خانه را ساخته بود. خلاصه آنکه مانجا بدون کمترین وسیله و سرمایهای، به جزیک بستر و یک هدف مشخص، برای خودش خانهای ساخته بود. حالا هم با هنرمندی طرح پیوندی ریخته بود که عشقش هر چند افلاطونی، چنان یرشور بود که ساختن مجسمهای از مانچا را به شکل فرشتهای به عهده گرفته بود، تا ما را به نقطهای که از آن آغاز کرده بودیم بازگرداند و دایره

زندگی مانچا را تکمیل کند. در این موقع، لباس کار آبی آسمانی آمیخته با نور مهتاب که نامرئی می نمود همراه دمپاییهای سفید از نردبان به زیر آمد. پیرمرد پایش که به زمین رسید دست مراگرفت و گفت که مانچا همه چیز را برای او تعریف کرده بوده و این زن فرشتهٔ الهام اوست و چنان قدرت خلاقهای به او بخشیده که حالا دیگر می تواند کار قادر متعال را به انجام برساند و مانچا را به فرشتهای مبدل سازد.

باری، با آخرین قطار به پراگ برگشتم. به خانه رفتم و مست و همانطور با لباس بر بسترم زیر سایبان دو تُن کتاب دراز کشیدم. فکرم متوجهٔ مانچا بود که بدون آنکه خودش بداند به چیزی تبدیل شده بود که به خواب هم نمی دید، که به حدی دست یافته بود که هیچکس را به آن دسترسی نبود. منی که تمام عمر به انتظار دریافت نشانهٔ عنایتی کتاب خوانده بودم هرگز از بالاکلامی نشنیده بودم، ولی مانچاکه همیشه از کتاب نفرت داشت، به چیزی تبدیل شده بود که مقدر بود که باشد، به فردی که دیگران دربارهاش کتاب می نوشتند، و مهمتر از آن، با بالهای سنگی اش به اوج پرواز خویش رسیده بود. وقتی که داشتم عازم می شدم این بالها مثل دو پنجرهٔ روشن در قصری به سبک آمپیر در دل شب می درخشیدند. این دو بال او را به حدی بسیار دورتر و بالاتر از داستان عاشقانهٔ ما رسانده بودند، بالاتر از حدّ روبانهای آلوده و فضلهای که او بر اسکی اش با خود به همراه آورده و با آن در برابر هتل رنر در پای تههای اسکی اش با خود به همراه آورده و با آن در برابر هتل رنر در پای تههای «قلهٔ طلایی» رژه رفته بود.

سی وینج سال زیر دستگاه پرس هیدرولیک کاغذ باطله روی هم کوبیدم و هرگز به خواب هم نمی دیدم که این کار را بشود جور دیگری انجام داد، تا سه روز بعد از دیدارم از آن دستگاه عظیم پرس در ناحیهٔ بوبنی، به سرکار که آمدم دیدم آنچه به خواب هم نمی دیدم به تحقق پیوسته. دو کارگر جوان از گروه بریگاد کار سوسیالیستی را در محوطهٔ کارگاه دیدم، با همان دستکشهای نارنجی و لباس کار آبی تا بالای سینه، بندها از سرشانه رد شده و زیرش بلوزیقه بستهٔ سبز، و کلاه نارنجی امریکایی بر سر، انگار که خیال شرکت در مسابقهٔ بیسبال را دارند. رئیسم با ژست پیروزمندانهای آنها را به زیرزمین من هدایت کرد و دستگاه پرس را نشان داد و آنها در یک چشم به هم زدن ورقهٔ کاغذ سفیدی روی میز من بهن کردند که بساط بطری شیر و غذایشان را روی آن بگذارند و همچه که انگار صد سال است دارند در اینجاکار میکنند شروع کردند، و من، حقیر و از رو رفته و ملتهب، آن گوشه ایستادم، و نگاه میکردم و در ته دل و با تمامی وجود مي دانستم كه هرگز نمي توانم خودم را با اين وضع تطبيق بدهم، و حالتم درست حالت آنگروه راهبانی است که وقتی فهمیدند که کیرنیک سلسله قوانین فضایی ای را، متفاوت با آنچه قبلاً رایج بود، کشف کرده و بموجب

این قوانین کرهٔ زمین دیگر مرکز کاثنات نیست،: عاجز از تصور کاثناتی متغایر با آنچه تا آن زمان با آن و در آن زیسته بودند، دسته جمعی دست به خودکشی زدند. رئیسم به من گفت که بروم و حیاط را جارو کنم یا در زيرزمين به آن دو كارگر كمك كنم يا اصلاً دست به هيچ كارى نزنم، چون که از هفتهٔ بعد باید بروم و در چاپخانهٔ ملانتریخ کاغذ سفید بستهبندی کنم. همین! ناگهان دنیا در نظرم تیره و تار شد. منی که سی و پنج سال کاغذ باطله بستهبندی کردم، منی که بدون تصور ناغافل رهانیدن کتابی زیبا، همچون موهبتی، از میان زباله های مکروه، زندگی برایم محال بود. حالا باید می رفتم و کاغذ پاک و پاکیزهٔ سفید و دست نخورده و بی روح بستهبندی می کردم! این را که شنیدم مات ماندم. از پا درآمدم و روی اولین يلهٔ زيرزمين نشستم، دستهايم بين دو زانو آويخته، لبخند مبهمي بر لب، چشم به آن دو کارگر جوان دوختم. آنها تقصیری نداشتند. این کاری بود که به عهدهٔشان گذاشته بودند و خرج زندگی شان از آن میگذشت. نگاه مى كردم كه بيل بيل كاغذ باطله در طبله پيرس مى ريزند و پشت هم دکمه های سبز و سرخ را می زنند و من از ته دل آرزو می کردم که دستگاهم به اعتراض از کار بیفتد، مریض شو د یا با تظاهر به بیماری گیر کند، ولی نه، پرس مثل جوانهای شاداب و سرحال، با منتهای سرعت دلنگ دلنگ می کوبید و کار می کرد، جوری که خواسته باشد به من دهن کنجی کند. پرس به من نشان می داد که تنها در زیر دست کارگرهای بریگاد کار سوسیالیستی دارد جوهر و قدرت واقعی خود را نشان میدهد. عاقبت ناچار شدم اعتراف کنم که این دو جوان طی دو ساعت، جوری کار می کر دند که انگار صد سال است که به این کار اشتغال دارند. کار را بین

<sup>1.</sup> Melantrich

خودشان قسمت كردند. يكي شان رفته بود بالاي توده كاغذها كه بتواند راحتتر باطلهها را به پایین سرازیر کند و دیگری به کار پرس می رسید، جوری که ظرف یک ساعت پنج تا بستهٔ بزرگ کاغذ باطله درست کردند. هر از چندگاه یک بار هم رئیسم از بالا، از دهانهٔ سوراخ سقف به پایین خم می شد و با ژست مبالغه شدهای برایشان کف می زد و با گوشهٔ چشمی به من، خطاب به کارگرها میگفت: «آفرین! هـزار آفـرین!» و بـه روسـی اضافه می کرد «مولودتسی» ۱. من سر به زیر می انداختم و دلم می خواست از جا بلند شوم و بروم، ولي از زور شرم اين بساط و دلنگ دلنگ ماشيني که اعلام میکرد کار بزودی به اوج میرسد، جوری کرخت شده بودم که یاهایم از من اطاعت نمی کردند. درست در همان لحظه ناگهان کتابی از داخل چنگال دوشاخه به درون طبله افتاد و من از جا بلند شدم و این کتاب را از طبله درآوردم و جلدش را با پیش سینهٔ لباسکارم خشک کردم و مدتی آن را به سینه فشردم، مثل مادری که بچهاش را به سینه می فشرد، مثل کتاب انجیل که مجسمهٔ یان هوس مر وسط میدان شهر کولین بر قلب خود نهاده و چنان می فشارد که انگار می خواهد آن را له کند. کتاب را به سینه فشردم وکتاب با تمام سردی جلدش مراگرم کرد. نگاهی به آن دو کارگر انداختم و کتاب را جوری در دست گرفتم که نبینندش، ولی آنها متوجهٔ من نبودند، و من تمام قدرتم را جمع کردم و نظری به جلد کتاب انداختم و دیدم، بله، کتاب زیبایی است، شرح اولین پرواز تنهای چارلز لیندبرگ از روی اقیانوس است به قلم خود او، و فکرم مثل همیشه فوراً

<sup>1.</sup> Molodsty

۲. Jan Hus) مُبلِّغ و مُصلِح مذهبی اهل بوهمیاکه از طرف کلیسای رم ملحد و مرتد اعلام گردید و بر صلیبش سوزاندند.

<sup>3.</sup> Kolin

رفت پیش فرانتیشک اشتورم ۱، متولّی کلیسای تثلیث مقدس که تمام کتابها و مجلههای مربوط به پرواز را جمع می کرد، چون که سفت و سخت عقیده داشت که پیش از ایکاروس آ اولین پرواز را عیسی مسیح انجام داده، با این تفاوت که ایکاروس در دریا سقوط کرده بود، ولی مسیح با قدرتی معادل راکت اطلس که می تواند سفینهای به وزن صد و هشتاد تُن را در مداری به ارتفاع دویست کیلومتری کرهٔ زمین قرار بدهد، به فضا پرواز کرده و تا به امروز دارد گرداگرد خطهٔ سلطنت زمینی خودش می گردد. به خودم گفتم که برای آخرین بار در آزمایشگاه میکروبیوتیک فرانتیشک اشتورم با این روایت اولین پرواز لیندبرگ از روی اقیانوس به دیدار این آدم می روم و بعدش دیگر، خداحافظ خوشبختی های کوچک.

گیج، درگذر از حیاط کارگاه به رئیسم برخوردم که گل از گلش شکفته بود و داشت دخترک فروشنده ای به اسم هِدویچکا را وزن می کرد. اول با بستهٔ کاغذ باطله ای که دخترک آورده بود، و بعد بدون کاغذ. این آدم عوض بشو نبود. شوقی که من نسبت به کتابهای کهنه داشتم، این مرد به دخترهای جوان داشت. کارش هم مدام وزن کردن آنها بود. اول با کاغذ و بعد بی کاغذ. وزن هر کدام از دخترها را در دفترچه ای یادداشت کرده بود و حتی جلوی چشم غریبه ها با این دخترها لاس می زد. کمرشان را می گرفت و بلندشان می کرد و می گذاشتشان روی قبان، طوری که خواسته می گرفت و بلندشان می کرد و می گذاشتشان روی قبان، طوری که خواسته باشد از شان عکس بگیرد. هر دفعه هم برایشان مدتی از طرزکار قبان

<sup>1.</sup> F. Šturm

۲. Icarus، در اسطورههای یونان، فرزند دائه دالوس، که همراه با پدر در فرار از کرت با بالهای مصنوعی که پدرش ساخته بود \_ و با موم به هم چسبانده بود \_ به آفتاب زیاد نزدیک شد که باعث گردید مومها آب شود و او در دریا سقوط کند.

<sup>3.</sup> Hedvicka

مارک بِرکِل داد سخن می داد و در همین حال به کمر و سینه شان دست می کشید. موقعی هم که می خواست طرز کار قبان را نشانشان بدهد، می رفت و پشت سر شان می ایستاد، مثل الآن که پشت سر هدویچکا ایستاده بود، و دستها را دو طرف کمرشان می گذاشت و بینی را به گیسوان دخترک می جسباند و با اشتیاق بو می کشید و با چانه رو به صفحهٔ قبان نشانه می رفت. بعد می پرید پایین و کلید قبان را می زد و به دخترک تبریک می گفت که وزن اضافه نکر ده و بعد از یادداشت کردن نتیجهٔ وزنکشی، باز دست به کمر دخترک انداخته کمک می کرد که از قبان پایین بیاید، بعد می گفت حالا نوبت دخترک است که او را وزن کند و موقعی که دخترک داشت این کار را می کرد او مثل گوزنی فحل آمده، خرناس دخترک داشت این کار را می کرد او مثل گوزنی فحل آمده، خرناس می کشید و بعد هم دخترک وزن او را بر کنارهٔ دری که هیچوقت باز نمی شد یادداشت می کرد.

از حیاط کارگاه خارج شدم و خودم را به آفتاب بیرون رساندم، ولی بیرون جز تیرگی چیزی نمی دیدم. به کلیسا رفتم و به فراتیشک اشتورم برخوردم که داشت نرده های محراب را با پشم سیمی برق می انداخت، جوری که بدنهٔ لکوموتیوی را جلا بدهد. پیدا بود که حواسش جای دیگری است. این آدم هم در زندگی بد آورده بود. دوست داشت برای روزنامه های محلی اخبار حوادث ناگوار جزئی را بنویسد، خبر شکستن دست و پای افراد و از این قبیل. تخصصش گزارش صبح دوشنبهٔ زد و خوردهای جمعی و شورشهای منتهی به هپروت شدن و سر از بیمارستان یا کلانتری درآوردن بود و آرزو داشت که فقط به این کار، به نوشتن برای نشریه های کلام چک و عصر پراگ ادامه بدهد، ولی پدرش که متولی کلیسا نشریه های کلام و خورد کاره به نوشتن برای

1. Berkel

بود مُرد و کارش به گردن او افتاد، با وجود این از تجسم زد و خوردهای دسته جمعی مستانه در کلهٔ خودش دست برنداشت. هر موقع هم که قدری بیکار می شد می پرید و می رفت به اتاقش در اقامتگاه کشیش و در مبل مرضع اسقف می نشست و هر چه از هواپیما و هواپیماسازی به دستش می رسید می خواند. دویست تایی از کتابهای مربوط به پرواز را جمع کرده بود. موقعی که کتابی را که در زیرزمینم پیدا کرده بودم به دستش دادم طوری دستها را به هم مالید و لبخند زد که فهمیدم این کتاب را در کتابخانهٔ خودش نداشته است. نگاهی پر از علاقه و امتنان به من انداخت و من باز حس کردم که روزهای شادیهای کوچک زیرزمینی ام به انداخت و من باز حس کردم که روزهای شادیهای کوچک زیرزمینی ام به رامغان بیاورم. در آن حال که در پناه دو فرشته با بالهای لخت، آویخته از زنجیری بر فراز محراب ایستاده بودیم، کشیش با قدمهای بی صدا به درون آمد و به لحن خشکی به فرانتیشک گفت که برود و لباس مخصوصش را به تن کند، چون که مراسم آخرین عشاء بر بالین یک مخصوصش را به تن کند، چون که مراسم آخرین عشاء بر بالین یک

باز به آفتاب بیرون برگشتم. در برابر محراب و محل زانو زدن کلیسای تادئوس مقدس مدتی ایستادم. یادم افتاد که در گذشته چطور گاهی به اینجا می آمدم و دعا می کردم که تادئوس مقدس به درگاه باریتعالی برای من شفاعت و کاری بکند که این کامیونهای وحشتناکی که برای ما از قصابخانه کاغذ باطلههای خون آلود می آوردند در رودخانهٔ ولتاوا چپه شوند. یادم آمد که دوست داشتم که ستارهای به کلاهم بچسبانم و در این جا زانو بزنم و از اطراف بشنوم که ثروتمندهای سابق در گذر از کنارم به

۱. Tadeus ، کلیسایی در پراگ که اهل مذهب اعتقاد دارند نیاز محتاجان و درماندگان را برآورده میکند. \_ م.

اعجاب مع گویند «خیر و برکت برگشته! خوب شد! طبقهٔ کارگر باز با مذهب آشتی کرده است!» همانطور که کلاه را تا روی ابرو پایین کشیده در آنجا ایستاده بو دم ناگهان به فکرم رسید که چرا یک بار دیگر این عمل را امتحان نکنم؟ چرا زانو نزنم و از پیشگاه تادئوس مقدس باز معجزهای طلب نکنم؟ چون که فقط معجزهای می توانست که زیرزمین و دستگاه پرس و کتابهایی را که بدون آنها زندگی برایم بی معنی بود به من برگرداند. درست یک لحظه پیش از آنکه زانو بر زمین بزنم، بگو کی پیدایش شد؟ پروفسور، استاد زیبایی شناسی، مثل همیشه قدری گیج و با دو شیشه عینکی که مثل ته استکان در آفتاب برق میزد و کیفی که مثل همیشه در دست داشت. چون در آن لحظه کلاه سرم بود مرا به جای رئیسم گرفت و پرسید «جوانک چطور است؟ سر کار است؟» لحظه ای فکر کردم و گفتم «امروز سر کار نیست.» گفت «یا پیغمبر! مریضی، چیزی که نشده؟» گفتم «نه، مریض نشده، ولی باید رُک و راست به شما بگویم که دیگر از مقالههای روته و انتقادهای اِگل میلر خبری نخواهد بود». بعد کلاه از سر برداشتم و بروفسور که از وحشت چیزی نمانده بودیس بیفتد با اشاره به من، داد زد «یعنی شما هم آن پیرمرد هستی و هم آن جوان؟» و من باز کلاه بر سر گذاشته نقابش را تا روی ابروها پایین کشیدم و گفتم «درست است. دیگر از مجلههای سیاست ملی و اخبار ملی هم خبری نیست. فهمیدید؟ مرا از زیرزمینم بیرون کردهاند.» این را گفتم و راه افتادم به طرف ساختمانی که سي و پنج سال درش كار كرده بودم. پروفسور هم دنبال من مي آمد و گاهي می دوید و از من پیش می افتاد و آستینم را می گرفت و می کشید. بعد دست کرد و یک اسکناس ده کرونی و بعد یک پنج کرونی کف دستم گذاشت، من به تلخی گفتم «برای این است که بهتر جستوجو کنم؟» و پروفسور شانههای مسرا از دو سمو چسمبیده و از پشت عینک تمه استکانی اش، با چشمهای درشت شده، مثل چشم اسب، به من نگاه کرد و زیر لب گفت: «بله، برای آنکه بهتر بگردید.» گفتم: «بگردم؟ دنبال چی؟» و او مبهوت، به نجوا گفت: «دنبال شاید یک جو شانس» گفت و تعظیمی کرد و اوّل چند قدم به عقب برداشت و بعد برگشت و چنان تیز رفت که انگار از محل وقوع حادثهٔ ناگواری میگریزد. وارد محوطه شدم و از دور صدای دلنگ دلنگ پرسام را مثل زنگولهٔ سورتمهای در مراسم سرمست یک عروسی شنیدم و دیدم که نمی توانم جلو بروم، دیدم که دیگر نمی توانم جه پرس خودم حتی نگاه بکنم، و باز به خیابان برگشتم.

در خیابان زیر نور خیره کنندهٔ آفتاب ایستادم. نمی دانستم به کدام سمتی بروم. از تمام آن کتابهایی که بهشان سوگند خورده بودم در این لحظهٔ نیاز، حتی یک عبارتش به کمکم نمی آمد. باز باهایم مرا به سوی کلیسای تادئوس مقدس کشانید. در محل عبادت به زانو درآمدم و سرم را در میان دو دست گرفتم. انگار در این حال خوابم برد و به رؤیا و عالم هپروت فرو رفتم یا از این جفای روزگار کمی به کلهام زد، چون در همان حالتی که زانو زده و چشمهایم را با دو دست پوشانده بودم، دستگاه پرس خود را دیدم که ابعادی غول آسا پیدا کرده، عظیمترین همهٔ پرسهای عالم شده، با چهار دیواری چنان هیولا، که تمامی شهر براگ را در خود جا داده، و خودم را دیدم که دارم دکمهٔ سبز را می زنم. دکمه را زدم و دیدم که پرس مثل یک سد آببند دارد به حرکت در می آید و ساختمانها مثل اسباب بازی، مثل همان موشها، در پرس قدیمی ام فرو می ریزند، و دیواره های پرس را دیدم که پیش می آیند و همهچیز را از سر راه خودشان بر می دارند. از نقطهای دور و بالا، مرکز شهر را دیدم که مثل همیشه زندگی در آن جریان دارد، هر چند حومهٔ شهر داشت در دهان عظیم پرس بلعیده می شد، و همین طور که چهار دیوار پرس از همه طرف، یک زمان به سوی قسمت اصلی و مرکزی شهر پیش می آمد، استادیومها و کلیساها و ساختمانهای دولتی بَر خیابانهای عریض و خیابانهای باریک فـرعی را دیدم که فرو میریزند. هیچچیز نمی توانست از چنگ پرس آخرالزمانی من سالم به در رود. قصر پراگ را دیدم که فرو ریخت، گنبد طلایی بالای موزهٔ ملی درهم شکست و آب رودخانهٔ ولتاوا بالا آمد. پرس چنان قدرتی داشت که شهر پراگ انگار که از کاغذ ساخته شده باشد. دیوارهها، با جمع کردن آنچه از بین برده بودند، هرچه پیشتر می آمدند بر سرعتشان افزوده می شد. خودم را در آن حال که کلیسای تثلیث مقدس داشت بر سرم خراب می شد دیدم، یعنی ندیدم، حس کردم که دارم با آجر و الوار و این قسمت پیشین محراب، درهم و برهم فشرده می شوم، و بعد دیگر فقط مي توانستم صداها را بشنوم، صداي ترامواها و اتوبوسهايي راكه درهم می شکستند. دیواره ها جلو و جلوتر می آمدند، ولی هنوز بین بقایای ویرانهها و لابه لای آت وآشغال جا بود، هنوز لای ویرانهها هوا بود، تـا اینکه دیوارهها به هم برآمد و هوا با صدای فسسس از بین دیوارهها گریخت و بالارفت و با آخرین ضجههای انسانی درهم آمیخت. بعد من سربرداشتم و یک بسته بندی عظیم دیدم بر دشتی متروک؛ یک مکعب، هر بُعدش پانصدمتر یا شاید بیشتر، که تمامی براگ درونش فشرده شدهبود، که خود من هم درونش فشرده شده بودم، خودم با تمام افکارم و تمام کتابهایی که در عمرم خوانده بودم و تمام زنندگی ام، من و افکار و زندگی و کتابهایم در این بستهبندی عظیم چیزی جز موشی ناچیز، ریزترین موش آن زیرزمین، نبودیم که با کاغذهای باطله، زیردست کارگرهای بریگاد کار سوسیالیستی، در آن زیرزمین له و لورده شده بودیم. چشم که باز کردم با حیرت دیدم که در برابر محراب تادئوس مقدس زانو بر زمین زده ام، و مدتی مات، به تَرَکی که در چوب تکیه گاه رو به رویم

بود خیره شدم. بعد از جا برخاستم و نگاه کردم به اتومبیلهایی که میگذشتند و نوار سرخی که عبور بدنهٔ ترامواها به جا میگذاشت و سیل آدمها که جاری بود. سیل آدمها در خیابان اسیالنا هیچ وقت بند نمی آمد. همه شتابان به طرف خیابان نارودنی او میدان کارل یا بالعکس در حرکت بودند. از جا برخاستم و به دیوار ساختمان اقامتگاه کشیش تکیه دادم که تعادلم را حفظ کنم. بعد از دَر ساختمان، فرانتیشک اشتورم خارج شد، مثل همیشه لباس رسمی پاکیزه به تن داشت و حتی کراوات زده بود. از پلهها با وقار تمام پایین آمد و مثل همیشه پیش آمد و تعظیمی کرد و گفت «جنابعالی آقای هانتا هستید؟»، و من طوری که انگار در حیاط کارگاه باشم، مثل همیشه گفتم «بله، بنده هانتا هستم»، که در این موقع او پاکتی به دست من داد. تعظیمی کرد و راه افتاد که به اتاقش در اقامتگاه کشیش برود و لباس عوض كند، چون كه، مثل هميشه، وقتى به او كتابي مي دادم كه به درد کتابخانهاش می خورد، می رفت و کت فراکش را می یوشید، یقهٔ آهاری میبست و کراوات میزد تا به این عمل تحویل دادن نامه به من، جنبهٔ رسمی داده باشد. پاکت را که باز کردم دیدم که مثل همیشه، بریک ورقهٔ کاغذ، با سر کاغذ «آزمایشگاه میکروبیوتیک فرانتیشک اشتورم» نوشته است: آقای عزیز، به نام آزمایشگاه میکروبیوتیک فرانتیشک اشتورم از شما به خاطر کتاب پرواز من بر فراز اقیانوس از چیارلز لیندبرگ تشكر ميكنيم. اين كتاب بر غناي مجموعة ما بسيار خواهد افزود. امیدواریم که در آینده باز هم لطف خود را از ما دریغ ندارید. با تقدیم احترام: فرانتیشک اشتورم، از آزمایشگاه میکروبوتیک فرانتیشک اشتورم. زیر نامه، در گوشهٔ راست، جای مُهر گردی بود که بر آن نوشته بود:

<sup>1.</sup> Narodní

۲. با عنوان اصلی روح سنت لوئیس.

«آزمایشگاه میکروبوتیک فرانتیشک اشتورم».

غرقه در فکر، راهی میدان کارل شدم. در میدان یادداشت تشکر را پاره کردم، چون که میدانستم آخرین یادداشت است. میدانستم که ایام خوشیهای کوچک به سر رسیده است. دستگاه پرس من ناقوس مرگ روزهای خوش مرا به صدا درآورده بود.

درمانده، در حاشیهٔ میدان ایستادم و به مجسمهٔ ایگناسیوس از لویولا چشم دوختم که بر پیشانی کلیسایی که نام او را داشت نصب شده بود، تمامی پیکرش در طلای بانگ افتخار به افلاک برداشته پوشیده. ولی من به جای هالهٔ تقدس، یک ظرف مطلای شبیه به وان حمام دیدم، عمودی نصب شده، که در آن سِهنِه کا۱، بعد از گشودن رگ دستهایش لمیده، و به این شیوه به خودش ثابت کرده بود که در نوشتن آن کتاب کوچکی که من بسیار دوست می داشتم، کتابِ درباره آرامش ذهن، تا چه اندازه حق داشته است.

۱. A. Seneca تا ۴ قبل از میلاد). لوسیوس آنائوس سهنه کا سیاستمدار، فیلسوف، و درام نویس رومی، معاصر نرون که مغضوب امپراتور واقع شد و به فرمان او خودکشی کرد...م.

تکیه بر آرنج، بر پیشخوان کنار پنجرهٔ باز در آبجوخانه سیاه، آبجوی محلی در برابرم، به خودم گفتم: «رفیق، از اینجا به بعد دیگر به امید حق رها شدهای. دیگر خودت هستی و خودت. باید به زور هم که شده خودت رامجبور کنی که به میان مردم بروی، سر خودت را گرم کنی و برای خودت تیارت در بیاوری آنقدر که از دست خودت به تنگ بیایی، چون که از اینجا به بعد دیگر، یک مدار پیوستهٔ اندوه است، اندوهی پس از اندوه دیگر. از اینجا به بعد معنی پیشرفت، پسرفت است. درست است: پیشرفت به مبدأ، یعنی بسرفت به سوی آینده. کلهٔ تو چیزی جز طبلهای پر از افکار برهم فشرده نیست. پس، نشسته در آفتاب، جرعه جرعه آبجو بر لب، به گذر آدمها در میدان کارل چشم دوختم، آدمهایی همه جوان، همه محصل و هر یک ستارهای بر پیشانی که نشانهٔ وجود نطفهٔ نبوغ در آنها بود و چشمانشان با نیروی هستی برق می زد. همان نیروی هستی ای که در من بود قبل از آنکه رئیسم مرا ابله بی قابلیت خطاب کند. تکیه بر نرده، عبور چپ و راست ترامواها را تماشا می کردم و نوار سرخ بدنهٔشان حال خوبی در من ایجاد میکرد. حالا دیگر فرصتی بینهایت در اختیار داشتم. می توانستم به بیمارستان فرقهٔ فرانسیسکانها بروم و پلههای چوبی منتهی به طبقه اول این ساختمان را تماشا کنم که می گفتند از الوار جایگاه اعدامی ساخته شده که گُل نجیب زادههای چک را بر آن در میدان شهر کهنهٔ پراگ به دار آویختند، که بعد کشیشهای فرقهٔ فرانسیسکان این تیر و تخته را به سال ۱۶۲۱ خریدند. می توانستم در ناحیهٔ اسمیخوف به پارک کینسکی بروم و به آن پاویون مشهوری که وقتی آدم در کف تالارش بر دکمهای پا می گذاشت دیوار پس می رفت و یک مجسمهٔ مومی، نظیر مجمسههای موزهٔ وحشت پتر زبورگ بیرون می آمد. جایی که شبی مهتابی، یک موجود ناقص الخلقه شش انگشتی به اشتباه بر روی او تکان داده بود و یک تزار مومی بیرون آمده و انگشت تهدید به روی او تکان داده بود، طوری که یوری تینیانوف در کتاب مجسمهٔ مومی اش آنقدر خوب وصف کرده است. شاید هم اصلاً نیازی نداشته باشم که به جایی بروم، چون کافی است چشمهایم را ببندم تا همه چیز را روشنتر از جهره های گلگونشان نگاه کنم.

جوان که بودم راجع به خودم همین فکرهای عالی را در سر داشتم. فکر میکردم برای جذاب بودن کافی است که یک جفت صندل به پاکنم، از نوعی که فقط کف دارد و یک نوار روی پا، که آن موقعها مُد بود، و زیرش یک جفت جوراب بنفش. صندل را خریدم و مادرم جورابهای بنفش را برایم بافت و پایم کردم. روز سه شنبه ای بود که رفتم به طرف میخانهٔ ده پائین که در آن با دختری قرار داشتم. هر چند سه شنبه بودگفتم شاید اسامی بازیکنان فوتبال را امروز زودتر اعلام کرده باشند. جلوی جعبهٔ اعلانها ایستادم و اول قاب فلزی دور سوراخ قفل را خوب وارسی کردم، تا بعد حس کردم که برای نگاه به صورت اسامی آماده ام، و هر چند این صورت اسامی بازیکنان هفتهٔ قبل بود، باز با دقت آن را خواندم، چون

که حس کردم که در همان حال پای راستم، با صندل و جوراب بنفش، در چیز نرم و مرطوبی فرو رفته است. چیزی که جرئت نداشتم نگاهش کنم. باری، صورت اسامی را باز بدقت خواندم تا به اسم خودم رسیدم، و وقتی که نگاهم را عاقبت به سوی پایم، به زیر متوجه کردم، دیدم که صندلم در مدفوع سگ فرورفته است، مدفوع مفصلی. پس صورت اسامی را باز آهسته و بدقت خواندم، تک تک اسامی را، اسامی همهٔ یازده نفر را، تا به اسم خودم جزو ذخیرهها رسیدم. بعد باز به زیر نگاه کردم و پایم هنوز و همچنان در آن مدفوع وحشتناک بود. بعد سر برداشتم و دختری راکه با او قرار داشتم دیدم که از مدخل نردهٔ دور محوطهٔ میخانه داشت به درون می آمد. پس خم شدم و سگک صندل را باز کردم و جورابم را درآوردم و با یک لنگه صندل به پای چپ و دسته گلی در دست، به سوی مزرعههای دور دویدم. در حاشیهٔ مزرعهای نشستم به فکر، راجع به این نشانهٔ شوم، به اینکه نکند سرنوشت دارد به من اخطار می کند، چون که از همان موقع به اینکه نکند سرنوشت دارد به من اخطار می کند، چون که از همان موقع با خود عهد کرده بودم که زندگی ام را وقف بسته بندی کاغذ باطله بکنم، با خود عهد کرده بودم که زندگی ام را وقف بسته بندی کاغذ باطله بکنم، کاری که کتابهای خوب را در دسترسم می گذاشت.

در این فاصله همچنان به نوشیدن آبجو ادامه دادم. چندگیلاسی آبجو خوردم و گیلاس دیگری با خودم به کنار پنجرهٔ گشودهٔ آبجوخانه آوردم و باز، تکیهزده به لبهٔ پیشخوان، به آفتاب بیرون چشم دوختم. فکر میکردم که چطور است که بروم به کلیسای ناحیهٔ کلاروف و باز نگاهی بیندازم به مجسمهٔ مرمری جبرئیل مقرب و آن اتاقک بسیار زیبای اعترافگیرخانهٔ کشیش که از تختههایی ساخته شده که درش پیکرهٔ جبرئیل مقرب را از ایتالیا آورده بودند. ولی به جای انجام این کار چشمها را با لذت بستم و

1. Krarov

هیچ کجا نرفتم، چون در همان حالی که داشتم جرعه جرعه آبجو می خوردم خودم را دیدم که بیست سال پیش، بعد از ماجرای مصیبت بار جوراب بنفش، دارم در حومهٔ اشتتین <sup>۱</sup> می روم و در راه ناگهان سر از بازار محلی، یک جور بازار فکسنی خرت و برت فروشی، درآوردم. در پایان ردیف بساط دستفروشهای مفلوک، به مردی رسیدم که تنها چیزی راکه برای فروش عرضه می کرد یک لنگه صندل و یک لنگه جوراب بنفش یای راست بود. می توانستم قسم بخورم که این همان صندل و جوراب خودم است. حتى اندازهاش هم، نمرهٔ چهل و يک، اندازهٔ پاي خودم بود. مات و مبهوت ماندم، مبهوت امید این دستفروش، ایمان او به اینکه در این دنیا موجود یک پایی هست، صاحب پای چپ، که در جستوجوی صندل و جوراب بنفشی که از او آدم جذابی بسازد راهی اشتتین خواهد شد. در کنار بساط این پیرمرد با ایمان، پیرزنی ایستاده بود که دو تا برگ بو تنها کالایش بود، دو تا برگ که بین دو انگشت گرفته بود ... غرقه در اعجاب، راهی شده. صندل و جوراب من چه مدار دور و درازی را طی کرده بود. این صندل و جوراب بنفش دور دنیا را چرخیده و برگشته بود تا باز سر راهم ظاهر شود و باز خاطرهٔ نکبتم را به رخم بکشد.

گیلاس خالی ام را به میخانه چی برگرداندم، از روی خط ترامواها گذشتم و رفتم و رفتم. شنهای پارک زیر پایم مثل برف یخزده قرچ قرچ می کرد. گنجشکها و سهره ها بر شاخه ها می خواندند. به بیچه های توی کالسکه ها نگاه کردم و به مادر هایشان، که در آفتاب بر نیمکتها نشسته و صور تشان را به طرف خورشید درمانگر برگردانده بودند. کنار حوضچهٔ بیضی شکل وسط میدان ایستادم که درش بچه های برهنه بازی می کردند

1. Štetin

و جای کش زیر شلواری بر شکمشان پیدا بود. پهودیهای هاسیدی در جلیله رسم داشتند که کمربندی راه راه به کمر ببندند که بدنشان رابه دو بخش تقسیم کند و قسمت زیباتر و قابل قبول، یعنی قلب و ریهها و کبد و سر را از قسمت دیگر بدن، یعنی احشاء و عضو جنسی که بی اهمیت و صرفاً تحمل یذیر بود تفکیک سازد. کشیشهای کاتولیک خط تفکیک را بالاتر بردند و يقهٔ جامهٔ روحانيت را نشانهٔ بارز تفوّق سر قرار دادند، ظرفي مقدس که خداوند در آن انگشتان خود را فرو می برد. در حالی که به بچههای برهنه که جای کش شلوار بر کمرشان افتاده بود نگاه می کردم به یاد راهبههایی افتادم که با یک نوار زمخت سر را از چهره جدا می کردند و آن را در یک جو ر شبکلاه وارهٔ آهار زدهای، شبیه به کلاهخو د رانندههای مسابقات اتومبيل راني فرومي بردند. اين بچههاي برهنه آب بازي می کردند و چیزی از مسائل جنسی نمی دانستند، با وجود این، عضو جنسی شان، به قول لائوتسه، براحتی کامل بود. وقتی که نوارهای تفکیک کشیشها و راهبهها و یهو دیان هاسیدی را در نظر آوردم به فکرم رسید که بدن انسان چه شباهتی به ساعت شنی دارد. آنچه بالاست در زیر است و آنجه در زیر ، بالاست. یک جفت مثلث نوک به نوک متصل، مُهر سلیمان، نسبت بین کتاب جوانیهای سلیمان، غزل غزلها و باطل اباطیل، دفتر دوران پختگی او در کتاب رسولان. ناگهان چشمانم به سوی مجسمهٔ ایگناسیوس مقدس و هالهٔ زرین افتخارش کشیده شد و دیدم چه غریب است که مجسمههای شخصیتهای بـزرگ ادبـی مـا، مـثل یـونگمان ۱ شـافاژریک<sup>۲</sup> بالاتسكي مثل افليجها بر صندلي نشسته اند، و حتى ماخامي رومانتيك به ستونی تکیه زده است، در حالی که مجسمه های روحانیون ما سرایا در

<sup>1.</sup> Jungmann

<sup>2.</sup> Šafarik

<sup>3.</sup> Palacky

<sup>4.</sup> Macha

حرکتند، مثل والیبالیستی که هم الساعه از روی تور آبشار کوبیده، یا دوندهای که دوی صدمتر را به پایان رسانده، یا قهرمان پرتاب دیسک در حرکتی چرخان. بازوها و چشمهای سنگیشان به سوی بالا برگشته، انگار که در لحظهٔ رد کردن ضربهٔ توپ تنیس خداوند یا در کار شادی از گُل پیروزی او هستند.

عرض خیابان را طی کردم و از فضای آفتابی به داخل میخانهٔ چیژک ا رفتم که چنان تاریک بود که صورت مشتریها مثل ماسک می درخشید، در حالی که تاریکی، پیکرشان را بلعیده بود. از چندتا بله خودم را به داخل محوطهٔ رستوران رساندم و از بالای شانهٔ کسی این نوشته را بر دیوار خواندم: «در این مکان خانهای قرار داشت که در آنکارل هینِک ماخا شعر «ماه مه» را نوشت». بر صندلی ای نشستم، و لحظه ای بعد چشمم به سقف افتاد و وحشت كردم. لامب وسط سقف درست مثل لامب زيرزمين من بود. بلند شدم و به طرف در خروجی رفتم، ولی درست جلوی در به دوستی برخوردم، سیاه مست، که به دیدن من آناً کیف بغلی اش را بیرون کشید و بعد از مدتی طولانی زیر و رو کردن مقداری کاغذ، از آن سندی از یک مرکز درمان الکلی ها بیرون کشید که نوشته بود: «به این وسیله اظهار مي دارد كه حامل ورقه، امروز صبح مطلقاً اثري از الكل در خونش وجود ندارد.» ورقه را تا کردم، به او پس دادم و رفیقم گفت که تصمیم گرفته بوده زندگی جدیدی را شروع کند و این دو روز گذشته هیچ نوشیدنی ای به جز شیر نخورده، ولی از خوردن شیر در این مدت چنان گیج و منگ شده بوده و تلوتلو می خورده که رئیسش آن روز صبح او را به اتهام مشر وبخواری از کار اخراج و دو روز از حق مرخصیاش کم کرده بود. رفیقم به دنبال این

<sup>1.</sup> Čižek

قضیه به کلینیک ترک مشروب رفته و آنها که بعد از آزمایش دیده بو دند که در خون او اثری از الکل نیست به رئیس او تلفن و بخاطر آزردن روحیهٔ یک کارگر شریف شدیداً توبیخش کرده بودند، و این رفیق تصمیم گرفته بود که شادی توبیخ رئیس و اعلام رسمی پاک بودن خون خودش را با مشروب جشن بگیرد. از من هم دعوت کرد که در یک مشروبخواری به قول خودمان ماراتن، این جشن را برگزار کنیم. ما در انجام این ماراتن، بعد از چندین نوبت امتحان، فقط یک بار موفق شده بودیم و الان آنقدر از آن زمان گذشته بود که من بیشتر مسیر را از یاد برده بودم. رفیقم، که اسم او را هم فراموش کرده بودم، با شور و حرارت شروع کرد به وصف مسیر ماراتن كه موافقت مراجلب كند: «اوّل از ميخانهٔ والاخوفكا شروع ميكنيم، بعد میرویم به سراغ شاخ کوچک بعد برو تا قرارگاه دوردست بعد به میخانهٔ میلر و نشان خانوادگی، و در هر میخانه فقط یک آبجوی بزرگ سفارش میدهیم، چون باید جوری میزان کنیم که خودمان را به میخانهٔ ياروسلاو ليمِك، بعد به ميخانهٔ لادا، بعدش سرپيج به ميخانهٔ كارل چهارم و از آنجا سریع به کافه تریای جهان برسانیم. بعد، از آنجا راهی میخانهٔ هاوسمان و میخانهٔ آبجوسازی شویم و روبهرویش آن ور خیابان برویم به ميخانهٔ سلطان واسلاو، بعد به ميخانهٔ يوديل ياكروفتا و عاقبت به دودا يا مركوري، تا اينكه برسيم به تكه آخر مسير ماراتن كه ميخانه بالموفكا يا کافه تریای شولر باشد. اگر هنوز خیلی دیروقت نبود در میخانهٔ هورکی یا روكيتساني از خط آخر مسابقه خواهيم گذشت. در تمام جريان وصف مسير مسابقه، اين آدم مستانه به من آويخته بود، ولي عاقبت در همان میخانهٔ چیژک از شرش خلاص شدم و باز به میدان کارل برگشتم و از کنار باغچههای بر از گل بنفشه با چهرهٔ انسانیشان گذشتم. آفتاب برستها حالا از نیمکتهای قبلی که در سایه بود به نیمکتهای غروب تغییر مکان داده بودند. بعد، باز در آبجوخانه سیاه یک گیلاس روم خوردم و بعد یک روم دیگر. تاکاملاً از پا در نیامدهایم جوهر واقعی خود را بروز نمی دهیم.

از میان شاخ و برگ درختها ساعت بزرگ ساختمان شهرداری را دیدم که بر زمینهٔ آسمان تاریک با نور نئون میدرخشید. بچگیها آرزو داشتم میلیونری بشوم که بتوانم برای تمام ساعتهای شهر عقربهٔ شب نما بخرم. کتابهای جرّ و واجر شده، آخرین تلاش را به خرج می دادنـد کـه از قید بستهبندی بگریزند. تصویر جهرهٔ هنرمند همچون قارچ پیر. نسیمی از جانب رودخانه از میدان میگذرد. این نسیم را دوست دارم. دوست داشتم که غروبها در پارک لِتنا راه بروم که عطر پارک با عطر رودخانه درهم می آمیخت. ولی حالا عطر رودخانه در خیابانها جاری است و من راهی میخانهٔ بوبینچک میشوم، مینشینم و بیحواس دستور آبجو میدهم. دو تُن کتاب بر فراز سرم آویخته است، شمشیر داموکلسی روزمره که خودم بالای سرم آویزان کردهام. بچه مدرسهای هستم که کارنامهای با نمرههای بد به خانه می برد. حبابها همچون آتش مرداب بالا می آیند. سه جوان در گوشهای گیتار می زنند و آرام ترانه ای را می خوانند. هر موجود زنده ای باید خصمی داشته باشد. اندوه عميق جهاني كه مدام از نو جوان مي شود، آن مدل هلني زيبا، همچون نمونه و هدف. دبیر ستان کلاسیک و دانشگاههای علوم انسانی. امّا در فاضلابهای پراگ دو سیاه موشها در نبرد مرگ و زندگی بشدت درگیرند. پای راست شلوار در ناحیهٔ زانو قدری ساییده شده است. دامن فیروزهای و دامن سرخابی. دستهای عاجز جون دو بال قطع شده. شقّه گوشتم عظیم، آویخته از قنّاره در دکان قصاب روستا. صدای فشفش سیفون تـوالت را می شنوم. ناگهان در باز می شود و غولی پاکوبان به درون می آید که بـوی رودخانه را میدهد. تا چشم به هم بزنیم این موجود صندلیای را برمی دارد، می زند نصف می کند و سر به دنبال مشتریان وحشت زده

میگذارد. سه جوان گیتارنواز، مثل بنفشه در باران، در خود جمع شدهاند. امّا در آخرین لحظه که این آدم دو نصفهٔ صندلی را هرکدام در یک دست گرفته و انگار آمادهٔ قتال است، ناگهان می زند زیر آواز و ترانهٔ «کبوتر خاکستری کجا بودی» را می خواند. بعد دو تکه صندلی شکسته را به کناری می اندازد، پول خسارت صندلی را به پیشخدمت می دهد و رو به مشتریهای هنوز ترسان و لرزان می کند و می گوید «آقایان، من دستیار جلّادم». این را می گوید و متفکر و مفلوک از در خارج می شود. شاید این همان آدمی بود که پارسال در محلهٔ قصابخانهٔ هوله شوویتسه کاردی بیخ گلوی من گذاشت، مرا به گوشهای هُل داد و یک تکه کاغذ درآورد و برایم شعری در مدح زیبایی مناظر طبیعی ناحیهٔ ژیچانی خواند. بعد معذرت خواست و گفت راه دیگری به نظرش نرسیده بود که افراد را وادار به شنیدن شعرش کند.

پول آبجو و سه گیلاس روم را دادم و رفتم بیرون که نسیم میآمد، و خودم را باز به میدان کارِل رساندم که ساعت روشنش زمان بیهودهای را اعلام میکرد. جایی را نداشتم بروم. در فضا آویزان بودم. بعد دیدم که دارم در خیابان لازارسکا میروم. در تاریکی، در پشتی کارگاهمان را باز میکنم. به جستوجوی کلید برق دست به دیوار میکشم و چراغ که روشن شد میبینم که در زیر زمین خودم هستم که درش سی و پنج سال کاغذ باطله روی هم کوبیده بودم. چرا لائوتسه میگوید «به دنیا آمدن یعنی به در رفتن و مُردن یعنی به درون آمدن»؟ دو چیز ذهن مرا با اعجابی فزاینده دائم انباشته است: آسمان پر ستارهٔ بالای سرم، و کاری که خودم انجام می دهم، که چنان هولناک است که انجامش به مدرک الهیات نیاز دارد. دکمهٔ سبز را میزنم. بعد دست نگه می دارم. یک بغل کاغذ باطله برمی دارم و در طبله می چینم. در ته چشم موشها چیزی می بینم که بیش از کهکشانها با من سخن می گوید. دخترک کولی نازک اندامم در این حالت

نيمه خواب به سراغ من مي آيد، و در حالي كه پرس، همچون دُمساز در دست نوازندهٔ هارمونیکا بالا و پایین می رود دست می کنم و تصویری از هیرونیموس بوش را از جعبهٔ کتابهایم که با تصویرهای مقدسان دور تا دور پوشانده شده بر می دارم، و کتابی را پیدا می کنم که در آن سوفی شارلوت، ملکهٔ پروس به ندیمهاش می گوید: «گریه نکن. برای ارضای کنجکاوی تو، ميروم ببينم أن چه بود كه خود لايبنيتس هم نتوانست به من بياموزد. از مرز بین بودن و هیچ بودن گذر خواهم کرد...» پرس زنگ میزند و چراغ قرمز روشن می شود و دیوارها پس می کشند. کتاب را کنار می گذارم و طبله را پُر میکنم. پیکرش از روغن پوشیده شده و مثل یخ در دم ذوب شدن، نرم و روان است. پرس عظیم بوبنی کار ده تا پرس مثل مال مرا انجام مي دهد. آقايان سارتر و كامو چه خوب گفتهاند، بخصوص اين دومی. جلدهای براق کتابها با غمزه به من چشمک می زنند. پیرمردی است که با لباس کار آبی و کفشهای سفید بر نردبانی ایستاده است. با به هم کوفتن بالها غبار به هوا می رود. لیندبرگ از روی اقیانوس پرواز کرد. در میان کاغذ باطلهها در طبلهٔ پرس برای خودم بستر جمع و جوری ترتیب می دهم هنوز ته ماندهٔ غروری برایم باقی مانده. چیزی ندارم که ازش شرم داشته باشم. مثل سِه نِه كاكه قدم به داخل وان حمام گذاشت، اوّل يك پا و بعد پای دیگر را برمی دارم و در کف طبله میگذارم. بعد توی خودم جمع می شوم برای آنکه ببینم چه حالی دارد. بعد روی دو زانو بلند می شوم و دكمهٔ سبز را ميزنم و ميغلتم بركاغذ باطلهها وكتابها. كتاب نوواليس را سفت در دست میگیرم، انگشتم بر جملهای که همیشه مرا غرق خلسه کردهاست. لبخندی از شوق بر لب می آورم، چون که بیش از پیش به مانچا و فرشته ای شبیه شده ام. دارم پا به درون دنیایی میگذارم که قبلاً هرگز ندیده بودم و کتابی را در دست گرفته ام، با دو صفحهٔ گشوده در آن که می گوید: «هر جسم عزیزی مرکز باغ بهشت است ...» به جای بسته بندی کاغذهای سفید در چاپخانهٔ ملانتریخ دنبال راه سقراط و سه نه کا خواهم رفت، و اینجا، در این سردابه و در این پرس، خبود، سقوط خویش را برخواهم گزید، سقوطی که عروج است، و در آن حال که دیوارههای طبله پاهایم را به هم می فشرند و زانویم را تا زیر چانهام و بعد بالاتر می آورند، از خروج از بهشتم سر باز می زنم. در زیرزمین خودم هستم و هیچکس نمى تواند بيرونم كند. گوشهاى از يك كتاب به دندهام فشار مى آورد. ناله سر می دهم. مقدرم این بود که با حقیقت نهایی بر بستر شکنجهای ساختهٔ دست خودم رو به رو شوم، جمع شده توی خودم، مثل قلمتراش کودکی، و در لحظهٔ حقیقت، دخترک نازک اندام کولی ام را می بینم که اسمش را هرگز ندانستم. داریم در آسمان پاییزی بادبادک هوا میکنیم. او سر نخ را در دست دارد و بادبادک چهرهٔ مرا به خود گرفته است، دختر کولی از زمین قاصدکی برایم می فرستد و من نگاه میکنم که قاصدک در طول نخ بالا و بالاتر مى رود، و حالا ديگر تقريباً دستم بهش مى رسد، دست دراز میکنم و قاصدک را میگیرم و میبینم با خط بچگانه اسمش را بر آن نوشته است. ایلونکا. اسمش ایلونکا بود.